
K.II_EU _2018_01_17a 
 

Willem Jacobus Kardinal Eijk, Präsident der Niederländischen 
Bischofskonferenz 

 
Wort zum Tag des Judentums am 17. Januar 2018 in Enschede 

 
Im Rahmen der Tradition des Tags des Judentums, die von der katholischen Kirche 
der Niederlande seit 2008 gepflegt wird, besuchte Erzbischof Willem Jacobus Kardinal 
Eijk, Erzbischof von Utrecht und Vorsitzender der niederländischen Bischofskonferenz, 
am 17. Januar 2018 die jüdische Gemeinde Twente in ihrer Synagoge von Enschede. 
Das Thema des Tags des Judentums 2018 war die Weitergabe der Tradition im Ju- 
dentum und Christentum. Kardinal Eijk erhielt eine Führung durch die Synagoge. Ein 
Austausch mit den jüdischen Gastgebern bezog sich auf das gemeinsame Anliegen 
der Säkularisierung und ging auch auf die Gefahr des Antisemitismus ein. Kardinal Eijk 
wurde von Weihbischof Herman W. Woorts, dem Vorsitzenden der Kommission der 
niederländischen Bischofskonferenz für die Beziehung „Kirche und Judentum”, beglei- 
tet. In seiner Ansprache würdigte Kardinal Eijk die Tradition des Tags des Judentums 
und ihre Bedeutung für die christlich-jüdische Beziehung. Er wies auf die Kultur der 
zunehmend säkularen Gesellschaft hin, welche für Juden und Christen eine große 
Herausforderung für die Weitergabe des Glaubens und geistlichen Erbes darstellt. Er 
beklagte, dass sich Katholiken in der Zeit des Nationalsozialismus gegen Juden schul- 
dig gemacht hatten. Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil sei das Bewusstsein der 
wechselseitigen Unterstützung in der Weitergabe der Tradition gewachsen.  
 
Keywords: Tradition, Weitergabe, Säkularisierung, Interreligiöser Dialog, Christentum, 
Judentum 
 
 
Alle zwei Jahre besuche ich mit meinem Weihbischof Msgr. Woorts, dem Vorsitzenden 
der Diözesanarbeitsgruppe „Kirche und Judentum“ der Erzdiözese Utrecht und auch 
Vorsitzender der Kommission der niederländischen Bischofskonferenz für die Bezie- 
hung „Kirche und Judentum”, sowie mit anderen Mitgliedern unserer Diözesanarbeits- 
gruppe „Kirche und Judentum“ eine jüdische Gemeinde und ihre Synagoge in unserer 
Erzdiözese am oder um den 17. Januar. Dieser Tag wird in der römisch-katholischen 
Kirche seit 2008 als „Tag des Judentums“ in den Niederlanden gefeiert. Auch im Na- 
men von Msgr. Woorts und der Mitglieder unserer Diözesanarbeitsgruppe für Kirche 
und Judentum möchte ich unserer großen Freude und Dankbarkeit Ausdruck verlei- 
hen, dass wir heute Gäste in Ihrem schönen Schulhaus in Enschede sein können. Ich 
drücke diese Freude auch im Namen meines Bischofsvikars Cornelissen vom Vikariat 
von Deventer aus, zu dem auch Twente gehört, sowie im Namen von Pastor Monnink- 
hof von Enschede, die beide hier anwesend sind.  
 
Wir freuen uns sehr, dass Rabbiner Jacobs, Ihr Oberrabbiner, bei diesem Besuch an- 
wesend ist und eigens zu diesem Zweck aus Amersfoort hierhergekommen ist. Papst 
Franziskus sagte bei seinem Besuch in der Großen Synagoge von Rom am 17. Januar 
2016, dass es „im jüdisch-christlichen Dialog ein einzigartiges, besonderes Band durch 
die jüdischen Wurzeln des Christentums gibt: Juden und Christen müssen sich also  



als Brüder fühlen, vereint von demselben Gott und einem reichen gemeinsamen geist- 
lichen Erbe (vgl. Erklärung Nostra aetate, 4)...“1 
 
In der zunehmend säkularen Gesellschaft stehen sowohl Juden als auch Christen vor 
der großen Herausforderung, ihren Glauben an Gott und das damit verbundene Erbe, 
das sie verbindet, an die jüngere Generationen weiterzugeben. Deshalb wurde „Le Dor 
wa Dor“, „Von Generation zu Generation“ als Thema für den Tag des Judentums 2018 
gewählt.  
 
Bei der Weitergabe an die nächste Generation werden sowohl Juden als auch Christen 
mit der gegenwärtigen Kultur konfrontiert, die von Charles Taylor als Kultur des ex 
pressiven Individualismus charakterisiert wird.2 Als Folge des zunehmenden Wohl- 
stands, der es den Menschen ermöglicht, weitgehend unabhängig von ihren Mitmen- 
schen zu leben, ist eine hyper-individualistische Kultur entstanden. In dieser Kultur hat 
der Einzelne nicht nur das Recht, sondern vor allem die Pflicht, sich als Individuum 
von anderen zu unterscheiden. Der Einzelne wählt seine eigene Religion oder Lebens- 
philosophie und seine eigenen moralischen Werte und Normen. Die Tatsache, dass er 
sich von dem leiten lässt, was ihm die Massenmedien, die sozialen Medien und die 
Welt der Werbung und des Handels vorschreiben und es in der Folge einen Konfor- 
mismus in der Gesellschaft wie nie zuvor gibt, wird von den meisten Menschen nicht 
anerkannt. Es geht um das Gefühl, „du selbst zu sein“.  
 
Es versteht sich von selbst, dass es in dieser Kultur keineswegs einfach ist, eine Tra- 
dition wie das spirituelle Erbe, das uns verbindet, weiterzugeben. Neben dieser Kultur 
wird dies auch durch die Vorstellung behindert, dass sich Glaube und Vernunft gegen- 
seitig ausschließen, und durch das falsche Verständnis, dass Religionen an sich die 
Ursachen von Gewalt, Zwietracht und Krieg sind. Auch wenn nicht zu leugnen ist, dass 
Anhänger von Religionen auch der Gewalt schuldig sind, müssen wir den starken Zu- 
sammenhalt berücksichtigen, den das Judentum und das Christentum in der Gesell- 
schaft bewirken und bewirkt haben. Wir müssen auch versuchen, die Augen unserer 
Zeitgenossen für die großen Opfer zu öffnen, die Juden und Christen für ihre bedürfti- 
gen Mitmenschen erbracht haben und für die sie sich von ihrem gemeinsamen Erbe 
inspirieren lassen.  
 
Es tut uns sehr weh, dass auch Katholiken, die aufgrund ihrer Glaubenslehre und ihres 
Glaubensbekenntnisses es besser hätten wissen müssen, sich in der NS-Zeit der Ge- 
walt gegen Juden schuldig gemacht haben und ihren Anteil an der Schoa hatten. Das 
bedauern wir aufrichtig. Glücklicherweise gab es auch Katholiken, die bei der Vertei- 
digung der jüdischen Bevölkerung in diesen dunklen Jahren eine mutige Rolle spielten. 
Ich möchte besonders einen meiner Vorgänger, Kardinal Jan de Jong, erwähnen, der 
in seinem Geheimarchiv Adresslisten von jüdischen Kindern geführt hat und große 
Geldsummen zur Unterstützung gesammelt hat. Er ließ sich von der Gestapo nicht 
einschüchtern.  
 
Im Jahr 2015 freundete ich mich mit Dr. Hans Themans an, einem emeritierten Hals-, 
Nasen-Ohren-Arzt in Amsterdam, der während meines Praktikums in der Hals-Nasen-  

 
1 Papst Franziskus, Besuch der römischen Synagoge. Ansprache vom 17. Januar 2016, siehe: 
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/january/documents/papa- 
francesco_20160117_sinagoga.html. 
2 Ch. Taylor, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Cambridge/London: Harvard Uni- 
versity Press, 2002, 79-107.  



Ohren-Chirurgie 1977 im ehemaligen Wilhelmina-Gasthaus an der Helmersstraat in 
Amsterdam noch an meiner medizinischen Ausbildung an der Universität Amsterdam 
mitwirkte. Leider ist er letztes Jahr nach kurzer Krankheit gestorben. Er lud mich zu 
einem Treffen im ehemaligen Konzentrationslager in Vught ein, bei dem posthum ein 
Jad WasShem-Preis an Pater Sebaldus Linders verliehen wurde. Dieser war der Pas- 
tor von Wijchen, der es im Zweiten Weltkrieg rechtzeitig geschafft hatte, für ihn – Hans 
Themans – als jüdisches Kind rechtzeitig ein Versteck zu arrangieren. Hans Themans 
hielt es für wichtig, dass neben aller Kritik an der römisch-katholischen Kirche wegen 
des sexuellen Missbrauchs von Minderjährigen durch Priester auch einem ihrer Pries- 
ter Beachtung geschenkt wird, der ihm das Leben rettete.  
 
Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) und insbesondere durch die Kon- 
zilserklärung Nostra Aetate ist das Bewusstsein allmählich gewachsen, dass Juden 
und Christen sich gegenseitig bei der Weitergabe ihrer eigenen Traditionen unterstüt- 
zen und bestärken können. Die Kirche teilt einen großen Teil der Heiligen Schrift mit 
dem Volk des Bundes, dem jüdischen Volk, das sie zusammen mit seinem Glauben 
„als eine heilige Wurzel seiner eigenen christlichen Identität“ ansieht3; dies betont 
Papst Franziskus in seinem nachsynodalen Apostolischen Schreiben Evangelii Gau- 
dium über die Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute. Deshalb ist der 
Dialog zwischen beiden auch eine moralische Verpflichtung.  
 
Durch den Dialog können sich Juden und Christen trotz ihrer Unterschiede gegenseitig 
bei der Weitergabe des geistlichen Erbes unterstützen, das Gott ihnen anvertraut hat. 
„Obwohl einige christliche Überzeugungen für das Judentum unannehmbar sind und 
die Kirche nicht darauf verzichten kann, Jesus als den Herrn und Messias zu verkün- 
den, besteht eine reiche Komplementarität, die uns erlaubt, die Texte der hebräischen 
Bibel gemeinsam zu lesen und uns gegenseitig zu helfen, die Reichtümer des Wortes 
Gottes zu ergründen sowie viele ethische Überzeugungen und die gemeinsame Sorge 
um die Gerechtigkeit und die Entwicklung der Völker miteinander zu teilen.“4 
 
Der Tag des Judentums wurde 2008 mit dem Ziel gegründet, den Dialog zwischen 
Juden und Christen zu stärken und zu beleben. Möge dieser Tag des Judentums hier 
in der „Schul“ in Enschede uns unter Gottes Segen helfen, das geistliche Erbe, das 
uns trotz der Hindernisse, welche die heutige Kultur mit sich bringt, verbindet, an an- 
dere weiterzugeben, insbesondere an junge Menschen. Mit diesem Ziel vor Augen 
sind wir mit Ihnen als unseren jüdischen Brüdern und Schwestern im Gebet vereint.  
 
(Eigene Übersetzung) 
 
Quelle:  
https://www.aartsbisdom.nl/wp-content/uploads/2018/01/Dag-van-het-Jodendom-En- 
schede-2018-01-17-def.pdf (2022). 
 

 
 
 

 
3 Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben „Evangelii gaudium“ über die Verkündi- 

gung des Evangeliums in der Welt von heute – Nach der Anleitung der Bischofssynode 2012 über die 
Verkündigung von heute (24. November 2013), Nr. 247; siehe https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/in- 
dex.php?mi=600&doc=4984&id=9311.  
4 Ebenda, Nr. 249. 


