CJ_2025_04

Internationaler Rat der Christen und Juden

Wir verpflichten uns erneut der Verpflichtung
interreligioser Beziehungen
Eine vom Internationalen Rat der Christen und Juden unterstitzte
Verpflichtung

Der Internationale Rat der Christen und Juden beschreibt die Entwicklung des jiidisch-
christlichen Dialogs seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs und der Schoa. Aus dem
Entsetzen (liber die Verbrechen der NS-Zeit erwuchs der Wille zu Verséhnung und
gegenseitigem Verstdndnis, geférdert durch Initiativen wie die Seelisberger Konferenz
(1947) von evangelischer und die Erkldrung Nostra Aetate (1965) von katholischer
Seite. Trotz Rickschldgen entstand eine beispiellose Phase theologischer und
gesellschaftlicher Annéherung, die als Vorbild fir den interreligibsen Dialog,
insbesondere auch mit Muslim:innen, gilt. Angesichts aktueller Konflikte, vor allem des
Israel-Hamas-Kriegs, bekréftigt der Text die Verpflichtung, den interreligiésen Dialog
fortzufiihren, religibse Vorurteile zu bekdmpfen und gemeinsam fiir Frieden,
Gerechtigkeit und menschliche Wiirde einzutreten.

Keywords: Interreligioser Dialog, Christentum, Judentum, Israel-Hamas-Krieg,
Vergangenheitsbewaltigung, Antisemitismus, Bekampfung

Der Erste und Zweite Weltkrieg haben Uber hundert Millionen Menschen getotet und
Hunderte von Millionen Menschen zu Flichtlingen gemacht. Reiche fielen. Nationen
wurden geboren. Es wurden Waffen mit unvorstellbarer Schlagkraft entwickelt, die die
Existenz jeglichen Lebens auf unserem Planeten bedrohen. Dennoch erwuchsen aus
diesem Gemetzel und Chaos auch positive Initiativen, darunter vielerorts ein historisch
beispielloser Wandel in den Beziehungen zwischen Juden und Christen.

Entsetzt und traumatisiert durch die industrielle Vernichtung von zwei Dritteln des
europaischen Judentums suchten die Menschen in beiden Gemeinschaften nach fast
zwei Jahrtausenden der Entfremdung und Abneigung eine Annaherung. Christen
mussten sich einer langen Geschichte antijudischer Rhetorik und Gewalt stellen,
wahrend Juden die Hoffnung wagen mussten, dass die christlichen
Annaherungsversuche wirklich aufrichtig waren. Entscheidende Wendepunkte waren
eine Konferenz in Seelisberg, Schweiz, im Jahr 1947, die zur Grindung des
Internationalen Rates der Christen und Juden flhrte, sowie die Erklarung ,Nostra
Aetate” des Zweiten Vatikanischen Konzils der katholischen Kirche von 1965 und der
Bericht der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates
der Kirchen von 1967, ,Die Kirche und das judische Volk®.

Die Suche nach einem offenen Dialog und aufrichtiger Freundschaft zwischen Juden
und Christen flhrte zu vielen moralischen, theologischen und sozialen Fragen und
warf ein neues Licht auf das Selbstverstandnis der beiden Gemeinschaften. Nach
Jahrhunderten gegenseitiger Ignoranz und Polemik brauchte es Zeit, um Vertrauen
aufzubauen und miteinander sprechen zu lernen. Allmahlich begann eine einzigartige
Ara des Dialogs, des Verstandnisses und der gegenseitigen Bereicherung. Wie nie



zuvor Offneten sich Christen und Juden einander auf mannigfaltige Weisen in
verschiedenen Teilen der Welt, wahrend sie zivilgesellschaftliche Kooperationen
eingingen und tiefe personliche Freundschaften schlossen, in aufiergewdhnlicher
Tiefe gemeinsam forschten und teilweise zu Experten fur die Geschichte und die Texte
des anderen wurden. Diese Dialogpartner setzten sich mit religidsen Ideen
auseinander, die zuvor gemieden worden waren. Sie erkannten, dass sie gemeinsam
in Gegenwart des goéttlichen Bundes auf dem Weg waren, und fanden neuen Respekt
fur die religiose Integritat des anderen, was viele Kirchen dazu veranlasste, jegliche
Mission zur Bekehrung von Juden zu unterlassen. Diese Bemuihungen und
Erfahrungen wurden zum Vorbild fir die Zusammenarbeit auch mit anderen
Religionsgemeinschaften, insbesondere mit Muslimen.

Im Laufe der Jahre gab es immer wieder Streitigkeiten und Fehltritte. Es war ein
komplizierter und steiniger Weg. Die geografische Konzentration der Juden in Israel
und in den Grof3stadten der Vereinigten Staaten nach der Schoa hat zur Folge, dass
es den meisten Christen dieser Welt verwehrt bleibt, persdnlich einen interreligiosen
Dialog mit Juden zu flUhren. Zu verschiedenen Zeiten und an unterschiedlichen Orten
werden Menschen durch religiosen Radikalismus ihrer Wirde und Einmaligkeit
beraubt, indem man sie entlang religidser Grenzlinien gegeneinander aufhetzt. Auch
wenn der Frieden oft ein unerflllbarer Traum zu sein scheint, gibt es Juden, Christen
und Muslime, die sich dennoch seit Jahrzehnten beharrlich um Dialog und
Freundschaft bemuhen. Ihr mutiges Handeln ist fir andere ein Zeichen der Hoffnung.

Der Krieg zwischen Israel und der Hamas als Folge des 7. Oktober 2023, dem schon
seit Langem bestehende regionale und interkontinentale Bezige innewohnen, hat die
interreligiose Freundschaft in einem Male erschittert, wie es seit dem Zweiten
Weltkrieg nicht mehr der Fall war, und wird langfristige Folgen haben. Bei einigen
Christen und Juden sind alte Stereotypen und Verdachtigungen gegenuber dem
jeweils anderen wieder aufgetaucht. Rund um den Globus sind antisemitische
Vorurteile und sogar Gewalt wieder gegenwartig und 16sen Angste aus. Auch wenn die
Menschen die aktuellen Krisen auf unterschiedliche Weise betrachten und
verschieden davon betroffen sind, so sind doch alle Uber die tragische Zahl der
Todesopfer entsetzt. Doch wir, die wir interreligiése Freundschaften pflegen und uns
nach dem Tag sehnen, an dem der Friede anbricht und sowohl Palastinenser als auch
Israelis, Christen, Muslime und Juden in Frieden und Sicherheit leben kénnen, missen
uns darauf vorbereiten und darauf hinarbeiten.

DIE UNTERZEICHNER DIESER VERPFLICHTUNG SIND UBEREINGEKOMMEN,
dass der interreligiése Dialog nicht zum Opfer dieser oder anderer Angriffe oder
Konflikte werden darf. Tatsachlich ist der Dialog wichtiger denn je. Wir glauben, dass
er dem Willen Gottes entspricht und fur uns eine heilige Berufung ist. Wo immer wir
leben und unter welchen Umstanden auch immer, wir verpflichten uns:

e ein Segen fureinander und damit fur die Welt zu sein,
e einander in unserer Bundesverantwortung vor Gott zu unterstitzen,
o die Freuden und Sorgen des anderen zu teilen,
o aktiv gegen religicse Vorurteile vorzugehen, insbesondere gegen
Antisemitismus, Islamophobie oder
antichristliche Positionen, und wahrhaftig fureinander Zeugnis abzulegen, wenn
einer von uns falsch
dargestellt oder verleumdet wird,



e unsere religiosen Lehren, Rituale und Praktiken zu uUberprifen, um alle
Elemente zu beseitigen, die
den anderen karikieren oder Respektlosigkeit verbreiten, oder die in irgendeiner
Weise jemanden
rassistisch oder entmenschlichend darstellen,

e einer Fortsetzung und Vertiefung der gemeinsamen Erforschung von Themen,
die dringend unserer
Aufmerksamkeit bedlrfen - wie etwa: das Christentum als eine eher
glaubensorientierte Religion im Vergleich zum judischen Selbstverstandnis als
Volk, die Bedeutung von Land und Staat Israel in der judischen und christlichen
Spiritualitat, die Bedeutung der judischen Identitat Jesu fur Juden und Christen
heute, die fortdauernden Auswirkungen der Shoah fur Christen und Juden, ihre
Verbundenheit mit dem biblischen Wort Gottes, ihre Traditionen des ethischen
Denkens und die Frage, wie sie gemeinsam zum Wohl der Menschheit und der
Schopfung sprechen und handeln kénnen,

e« uns zu bemuhen, eine tiefere interreligidse Freundschaft mit Muslimen zu
entwickeln, und

« die gottliche Gegenwart in den Gemeinschaften, Traditionen und Ritualen der
jeweils anderen besser
zu erkennen.

Indem wir diese Verpflichtungen eingehen, beten wir, dass Gott unsere Bemuhungen
segnen und uns weiterhin in unserem Streben nach Vertiefung und dauerhafter
interreligioser Freundschaft und Verstandigung begleiten moge.

Aus dem Englischen (ibersetzt von
Eva Schulz-Jander u. Christoph Miinz

Internationaler Rat der Christen und Juden (International Council of Christians and
Jews — ICCJ)

Martin-Buber-Haus, Heppenheim

April 2025

Quelle:
https://www.iccj.org/resources/iccj-statements/iccj-declaration-2025.html (2025-23).



