
CJ_2025_04 
 

Internationaler Rat der Christen und Juden 
 

Wir verpflichten uns erneut der Verpflichtung 
interreligiöser Beziehungen 

Eine vom Internationalen Rat der Christen und Juden unterstützte 
Verpflichtung 

 
Der Internationale Rat der Christen und Juden beschreibt die Entwicklung des jüdisch-
christlichen Dialogs seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs und der Schoa. Aus dem 
Entsetzen über die Verbrechen der NS-Zeit erwuchs der Wille zu Versöhnung und 
gegenseitigem Verständnis, gefördert durch Initiativen wie die Seelisberger Konferenz 
(1947) von evangelischer und die Erklärung Nostra Aetate (1965) von katholischer 
Seite. Trotz Rückschlägen entstand eine beispiellose Phase theologischer und 
gesellschaftlicher Annäherung, die als Vorbild für den interreligiösen Dialog, 
insbesondere auch mit Muslim:innen, gilt. Angesichts aktueller Konflikte, vor allem des 
Israel-Hamas-Kriegs, bekräftigt der Text die Verpflichtung, den interreligiösen Dialog 
fortzuführen, religiöse Vorurteile zu bekämpfen und gemeinsam für Frieden, 
Gerechtigkeit und menschliche Würde einzutreten. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Israel-Hamas-Krieg, 
Vergangenheitsbewältigung, Antisemitismus, Bekämpfung 
 
 
Der Erste und Zweite Weltkrieg haben über hundert Millionen Menschen getötet und 
Hunderte von Millionen Menschen zu Flüchtlingen gemacht. Reiche fielen. Nationen 
wurden geboren. Es wurden Waffen mit unvorstellbarer Schlagkraft entwickelt, die die 
Existenz jeglichen Lebens auf unserem Planeten bedrohen. Dennoch erwuchsen aus 
diesem Gemetzel und Chaos auch positive Initiativen, darunter vielerorts ein historisch 
beispielloser Wandel in den Beziehungen zwischen Juden und Christen. 
 
Entsetzt und traumatisiert durch die industrielle Vernichtung von zwei Dritteln des 
europäischen Judentums suchten die Menschen in beiden Gemeinschaften nach fast 
zwei Jahrtausenden der Entfremdung und Abneigung eine Annäherung. Christen 
mussten sich einer langen Geschichte antijüdischer Rhetorik und Gewalt stellen, 
während Juden die Hoffnung wagen mussten, dass die christlichen 
Annäherungsversuche wirklich aufrichtig waren. Entscheidende Wendepunkte waren 
eine Konferenz in Seelisberg, Schweiz, im Jahr 1947, die zur Gründung des 
Internationalen Rates der Christen und Juden führte, sowie die Erklärung „Nostra 
Aetate“ des Zweiten Vatikanischen Konzils der katholischen Kirche von 1965 und der 
Bericht der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates 
der Kirchen von 1967, „Die Kirche und das jüdische Volk“. 
 
Die Suche nach einem offenen Dialog und aufrichtiger Freundschaft zwischen Juden 
und Christen führte zu vielen moralischen, theologischen und sozialen Fragen und 
warf ein neues Licht auf das Selbstverständnis der beiden Gemeinschaften. Nach 
Jahrhunderten gegenseitiger Ignoranz und Polemik brauchte es Zeit, um Vertrauen 
aufzubauen und miteinander sprechen zu lernen. Allmählich begann eine einzigartige 
Ära des Dialogs, des Verständnisses und der gegenseitigen Bereicherung. Wie nie 



zuvor öffneten sich Christen und Juden einander auf mannigfaltige Weisen in 
verschiedenen Teilen der Welt, während sie zivilgesellschaftliche Kooperationen 
eingingen und tiefe persönliche Freundschaften schlossen, in außergewöhnlicher 
Tiefe gemeinsam forschten und teilweise zu Experten für die Geschichte und die Texte 
des anderen wurden. Diese Dialogpartner setzten sich mit religiösen Ideen 
auseinander, die zuvor gemieden worden waren. Sie erkannten, dass sie gemeinsam 
in Gegenwart des göttlichen Bundes auf dem Weg waren, und fanden neuen Respekt 
für die religiöse Integrität des anderen, was viele Kirchen dazu veranlasste, jegliche 
Mission zur Bekehrung von Juden zu unterlassen. Diese Bemühungen und 
Erfahrungen wurden zum Vorbild für die Zusammenarbeit auch mit anderen 
Religionsgemeinschaften, insbesondere mit Muslimen. 
 
Im Laufe der Jahre gab es immer wieder Streitigkeiten und Fehltritte. Es war ein 
komplizierter und steiniger Weg. Die geografische Konzentration der Juden in Israel 
und in den Großstädten der Vereinigten Staaten nach der Schoa hat zur Folge, dass 
es den meisten Christen dieser Welt verwehrt bleibt, persönlich einen interreligiösen 
Dialog mit Juden zu führen. Zu verschiedenen Zeiten und an unterschiedlichen Orten 
werden Menschen durch religiösen Radikalismus ihrer Würde und Einmaligkeit 
beraubt, indem man sie entlang religiöser Grenzlinien gegeneinander aufhetzt. Auch 
wenn der Frieden oft ein unerfüllbarer Traum zu sein scheint, gibt es Juden, Christen 
und Muslime, die sich dennoch seit Jahrzehnten beharrlich um Dialog und 
Freundschaft bemühen. Ihr mutiges Handeln ist für andere ein Zeichen der Hoffnung. 
 
Der Krieg zwischen Israel und der Hamas als Folge des 7. Oktober 2023, dem schon 
seit Langem bestehende regionale und interkontinentale Bezüge innewohnen, hat die 
interreligiöse Freundschaft in einem Maße erschüttert, wie es seit dem Zweiten 
Weltkrieg nicht mehr der Fall war, und wird langfristige Folgen haben. Bei einigen 
Christen und Juden sind alte Stereotypen und Verdächtigungen gegenüber dem 
jeweils anderen wieder aufgetaucht. Rund um den Globus sind antisemitische 
Vorurteile und sogar Gewalt wieder gegenwärtig und lösen Ängste aus. Auch wenn die 
Menschen die aktuellen Krisen auf unterschiedliche Weise betrachten und 
verschieden davon betroffen sind, so sind doch alle über die tragische Zahl der 
Todesopfer entsetzt. Doch wir, die wir interreligiöse Freundschaften pflegen und uns 
nach dem Tag sehnen, an dem der Friede anbricht und sowohl Palästinenser als auch 
Israelis, Christen, Muslime und Juden in Frieden und Sicherheit leben können, müssen 
uns darauf vorbereiten und darauf hinarbeiten. 
 
DIE UNTERZEICHNER DIESER VERPFLICHTUNG SIND ÜBEREINGEKOMMEN, 
dass der interreligiöse Dialog nicht zum Opfer dieser oder anderer Angriffe oder 
Konflikte werden darf. Tatsächlich ist der Dialog wichtiger denn je. Wir glauben, dass 
er dem Willen Gottes entspricht und für uns eine heilige Berufung ist. Wo immer wir 
leben und unter welchen Umständen auch immer, wir verpflichten uns: 
 

• ein Segen füreinander und damit für die Welt zu sein,  
• einander in unserer Bundesverantwortung vor Gott zu unterstützen,  
• die Freuden und Sorgen des anderen zu teilen,  
• aktiv gegen religiöse Vorurteile vorzugehen, insbesondere gegen 

Antisemitismus, Islamophobie oder  
antichristliche Positionen, und wahrhaftig füreinander Zeugnis abzulegen, wenn 
einer von uns falsch  
dargestellt oder verleumdet wird,  



• unsere religiösen Lehren, Rituale und Praktiken zu überprüfen, um alle 
Elemente zu beseitigen, die  
den anderen karikieren oder Respektlosigkeit verbreiten, oder die in irgendeiner 
Weise jemanden  
rassistisch oder entmenschlichend darstellen,  

• einer Fortsetzung und Vertiefung der gemeinsamen Erforschung von Themen, 
die dringend unserer  
Aufmerksamkeit bedürfen - wie etwa: das Christentum als eine eher 
glaubensorientierte Religion im Vergleich zum jüdischen Selbstverständnis als 
Volk, die Bedeutung von Land und Staat Israel in der jüdischen und christlichen 
Spiritualität, die Bedeutung der jüdischen Identität Jesu für Juden und Christen 
heute, die fortdauernden Auswirkungen der Shoah für Christen und Juden, ihre 
Verbundenheit mit dem biblischen Wort Gottes, ihre Traditionen des ethischen 
Denkens und die Frage, wie sie gemeinsam zum Wohl der Menschheit und der 
Schöpfung sprechen und handeln können,  

• uns zu bemühen, eine tiefere interreligiöse Freundschaft mit Muslimen zu 
entwickeln, und  

• die göttliche Gegenwart in den Gemeinschaften, Traditionen und Ritualen der 
jeweils anderen besser  
zu erkennen. 

 
Indem wir diese Verpflichtungen eingehen, beten wir, dass Gott unsere Bemühungen 
segnen und uns weiterhin in unserem Streben nach Vertiefung und dauerhafter 
interreligiöser Freundschaft und Verständigung begleiten möge. 
 
Aus dem Englischen übersetzt von 
Eva Schulz-Jander u. Christoph Münz  
 
Internationaler Rat der Christen und Juden (International Council of Christians and 
Jews – ICCJ) 
Martin-Buber-Haus, Heppenheim 
April 2025 
 
Quelle: 
https://www.iccj.org/resources/iccj-statements/iccj-declaration-2025.html (2025-23). 


