J 2018 05 13
Dr. Josef Schuster

HISTORISCHE UND THEOLOGISCHE PERSPEKTIVEN
Gruldwort von Dr. Josef Schuster bei der Internationalen Konferenz
,Bilanz und Neuaufbriche. Gegenwart und Zukunft des christlich-
judischen Dialogs. Historische und theologische Perspektiven®

Bei der internationalen Konferenz ,Bilanz und Neuaufbriiche. Gegenwart und Zukunft
des christlich-jidischen Dialogs® sprach Dr. Josef Schuster ein Grul3wort, in dem er
die Bedeutung und die Herausforderungen des interreligibsen Dialogs hervorhob. Er
erinnerte an Rabbiner Leo Baeck als Wegbereiter des christlich-jliidischen Dialogs und
betonte, dass Selbstvergewisserung des eigenen Glaubens, Respekt vor
Unterschieden und die kritische Benennung von Fehlentwicklungen zentrale Prinzipien
bleiben miissten. Schuster verweist auf zunehmenden Religionsferne und forderte,
dass der Dialog nicht auf politische Fragen reduziert werden diirfe. Er appellierte an
die Kirchen, sich weiterhin klar vom Antijudaismus und jeglicher Judenmission zu
distanzieren, Solidaritat mit Israel zu zeigen und Verantwortung aus der Geschichte zu
tibernehmen. AbschlieBend erinnerte er mit einem Zitat Leo Baecks an die Bedeutung
von gegenseitigem Respekt und Verstdndnis als Grundlage eines friedlichen
Miteinanders.

Keywords: Interreligidser Dialog, Christentum, Judentum, Politik, Antisemitismus,
Bekampfung, Baeck, Leo, Respekt

Anrede,

,Die Gegenwart und Zukunft des christlich-jidischen Dialogs“ — das ist genau das, was
wir gerade erleben. Wenn ich mir die stolze Liste der Veranstalter ansehe, dann ist
diese Konferenz gelebter christlich-judischer Dialog.

Sie werfen in diesen Tagen einen Blick auf die Geschichte des christlich-judischen
Dialogs und einen Blick auf Gegenwart und Zukunft.

Angesichts der Herausforderungen, vor der beide Religionsgemeinschaften in unserer
westlichen Welt stehen, ist diese Standort-Bestimmung nicht nur sinnvoll, sondern
notwendig.

Von dem, was ich von den Vorbereitungen mitbekommen habe, erahne ich, wieviel
Arbeit in der Konzeption dieser Konferenz steckt. Viele Kopfe aus verschiedenen
Konfessionen — das bedeutet auch viel Abstimmungsbedarf. Vielleicht hat mancher
von lhnen zwischendurch heimlich geseufzt und erleichtert daran gedacht, dass die
nachste Veranstaltung wieder nur in der eigenen Konfession stattfindet. Denn
interreligioser Dialog ist manchmal anstrengend.

Wir alle wissen aber aus der deutschen Geschichte und aus unserer Erfahrung, warum
sich diese Anstrengung lohnt.



An dieser Stelle méchte ich daher all jenen, die diese Konferenz vorbereitet haben und
hier mitwirken, ganz herzlich danken!

Meine sehr geehrten Damen und Herren,

ich mdchte |hren Blick auf einen Menschen lenken, der die Anstrengung des
interreligidsen Dialogs auf sich genommen hat in einer Zeit, in der dieser Begriff noch
gar nicht erfunden war:

Rabbiner Leo Baeck.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entsprach es — noch viel weniger als heute — weder
unter christlichen Theologen noch unter Rabbinern dem Mainstream, Verstandnis fur
die jeweils andere Religion zu wecken, sich mit ihren Schriften auseinanderzusetzen
und einen Dialog auf Augenhohe zu fuhren.

Leo Baeck hingegen beschritt genau diesen Weg. Dabei ging es ihm sowohl um eine
Selbstvergewisserung des eigenen Glaubens als auch um Respekt vor den
Unterschieden zwischen den beiden groRen monotheistischen Weltreligionen
Judentum und Christentum. Sogar auf den Islam weitete Leo Baeck seinen Blick. Im
Zentrum seiner Arbeiten stand jedoch der christlich-judische Dialog.

Dabei scheute sich Leo Baeck nicht, auch unangenehme Wahrheiten auszusprechen.
Gerade den Protestantismus unterzog er einer scharfen Kritik. So schrieb er 1926:

,ES ist ein geistiges und moralisches Unglick Deutschlands, daf3 (...) man aus dem
Deutschtum eine Religion gemacht hat. Anstatt an Gott zu glauben, glauben sie —
lutherische Pfarrer voran — an das Deutschtum.”

Diese Haltung von Leo Baeck — die Selbstvergewisserung ob des eigenen
Standpunkts, der Respekt vor den Unterschieden der Religionen sowie die klare
Benennung von Fehlentwicklungen oder Problemen — diese Haltung sollte meines
Erachtens auch heute fur uns der Mal3stab im judisch-christlichen Dialog sein.

Denn heutzutage haben wir es mit einem Phanomen zu tun, das die
Selbstvergewisserung oder, um es anders auszudrticken, die Festigung der eigenen
Identitat erschwert: In Zeiten einer steigenden Religionsferne ist Religion einerseits
standig Thema, andererseits findet eine inhaltliche Entleerung statt.

In unseren o6ffentlichen und medialen Debatten spielt Religion vor allem eine Rolle als
politische Frage, als Machtfrage und als ethnische Frage. Nur um die religidsen Inhalte
geht es zumindest in den Medien kaum noch.

Die Frage, was Christen, Juden und Muslime in ihrem Glauben unterscheidet und was
sie verbindet, was ihren jeweiligen Glauben ausmacht — das spielt nur noch eine sehr
untergeordnete Rolle.

Debatten Gber den politischen Einfluss der grolen Weltreligionen sind sicherlich auch
interessant und wichtig. Aber sie sind kein Dialog Uber den religidsen Kern und in der
Regel auch kein Dialog zwischen den Religionen.



Einen Dialog kann ich nur fihren, wenn ich meinem Gegenulber wirkliches Interesse
entgegenbringe. Oder wie es der frUhere Bundesprasident Johannes Rau - ein
Uberzeugter evangelischer Christ — einmal gesagt hat:

~Wer sich auf einen Dialog einlasst (....), der hat bereits eine fundamentale
Grundentscheidung getroffen (....). Er hat allein durch die Tatsache, einen Dialog zu
fihren, anerkannt, dass er nicht allein im Vollbesitz der ganzen Wahrheit ist. (....) Wer
in einen Dialog eintritt, der lasst sich darauf ein, dass der andere vielleicht recht haben
konnte.”

Sich darauf einzulassen, dass der Andere Recht haben kénnte — das war Uber
Jahrhunderte in den christlichen Kirchen in Bezug auf das Judentum undenkbar. Erst
die Schoa hat in beiden christlichen Kirchen dazu geflihrt, den uralten, eigenen
Antijudaismus zu hinterfragen und das Judentum als gleichwertig anzuerkennen.

Und ich wage zu behaupten: Dieser Prozess ist in den Kirchen noch immer nicht
abgeschlossen.

Ich kann in meinem kurzen GruRBwort die Desiderate von judischer Seite nicht
ausfuhrlich erlautern.

Doch da Sie hier, liebe Zuhodrerinnen und Zuhorer, alle vom Fach sind, werden ein
paar Stichpunkte reichen:

eine klare Distanzierung vom Kairos-Dokument sowie von jeglicher Form von
Judenmission auch bei evangelikalen Freikirchen ware fur die evangelische Seite zu
nennen.

Mit Blick auf die katholische Kirche will ich erwdhnen: die lateinische
Karfreitagsfurbitte, die Anerkennung der Pius-Bruderschaft sowie das immer noch
laufende Verfahren zur Seligsprechung von Papst Pius XII.

Einige dieser Punkte sind uns auch deshalb so wichtig, weil sie zum Antisemitismus
beitragen, der sich als Kritik an Israel tarnt und leider auch in Kirchenkreisen immer
haufiger anzutreffen ist. Eine grundsatzliche Solidaritat mit dem Staat Israel und ein
deutliches Bekenntnis zur bleibenden Verantwortung Deutschlands fur Israel erwarten
wir von den Kirchen. Es reicht nicht, die Verbrechen der Schoa rickblickend zu
verurteilen. Sie mussen Konsequenz flr unser Handeln bis heute haben.

Wenn Sie diese unmissverstandliche Haltung in Ihre Kirchengemeinden hineintragen,
kénnen Sie damit einen essenziellen Beitrag leisten, um den Antisemitismus in
Deutschland einzudammen.

Es gehort zu einem ehrlichen Dialog, Uber diese Punkte zu sprechen.

Zugleich wissen wir auf judischer Seite die immense Entwicklung zu schatzen, die
beide Kirchen seit Ende des Zweiten Weltkriegs gemacht haben. Neben EKD-
Denkschriften und der Synoden-Erklarung zum Reformationsjubilaum sowie der
Konzilserklarung Nostra Aetate und deren Bestatigung 50 Jahre spater mochte ich auf
ein Beispiel aus der jingsten Zeit verweisen. Hier zeigte sich jenseits von Erklarungen,
namlich im konkreten Handeln, wie fest das christlich-jidische Fundament tber die
Jahrzehnte geworden ist: Ich spreche von der Beschneidungsdebatte 2012.



Im Urteil des Kdlner Landgerichts, das den Stein ins Rollen brachte, ging es um die
Beschneidung eines muslimischen Jungen. Dennoch rickten in der o6ffentlichen
Debatte sofort wir Juden ins Zentrum der Vorwurfe und der Kritik. Die Kirchen hatten
dies in aller Ruhe beobachten kdnnen, ohne sich zu rihren. Taten sie aber nicht.

Sie zeigten sofort und 6ffentlich Solidaritat und setzten sich vehement fiir die weitere
Erlaubnis der Beschneidung ein. Noch immer sind die Kirchen grol3e gesellschaftliche
Player. Sie machten ihren Einfluss geltend und sprangen zwei Minderheiten in diesem
Land bei.

Denn die Kirchen hatten sofort erkannt: Hier geht es um etwas sehr Prinzipielles: um
die Religionsfreiheit.

Um die Freiheit der Religionsgemeinschaften, eigenstandig Uber ihre Riten zu
entscheiden. Und es ging auch darum, in einer Gesellschaft das Verstandnis fur
Bedurfnisse der Religionsgemeinschaften zu erhalten bzw. neu zu wecken.

Dieser Zusammenhalt von christlichen Kirchen, judischer und muslimischer
Gemeinschaft in dieser speziellen und zugleich fir Juden und Muslime existenziellen
Frage hat erheblich dazu beigetragen, dass sich im Bundestag eine Mehrheit fur das
Beschneidungsgesetz fand, wie es dann verabschiedet wurde.

Und ich bin mir sicher: Solche Situationen werden sich wiederholen. Denn so wie in
unserer Gesellschaft die Kirchenbindung schwindet, schwindet auch der Respekt vor
den Religionen.

Meine sehr geehrten Damen und Herren,

ich bin kein Rabbiner und beschaftige mich auch nicht wissenschaftlich mit dem
judisch-christlichen Dialog. Meine Erfahrungen stammen weitestgehend aus der
Praxis.

Auf zwei Themen, die immer wieder in der Debatte tber den christlich-judischen Dialog
eine Rolle spielen, mochte ich aber noch kurz eingehen.

Zum einen die Frage: Brauchen wir nicht viel dringender einen christlich-judisch-
muslimischen Trialog?

Dazu sage ich ein klares Nein. Und um nicht missverstanden zu werden:
Selbstverstandlich brauchen wir das Gesprach mit muslimischen Verbanden und
muslimischen Personlichkeiten. Wenn jedoch ein christlich-judisch-muslimischer
Trialog unseren bisherigen Dialog ersetzen sollte, dann halte ich dies nicht fur sinnvoll.
Denn der Dialog des Christentums mit seinem alteren Bruder ist unerlasslich.

Ich habe lhnen eben nur Stichworte hingeworfen zu den immer noch ungeklarten
Fragen zwischen Juden und Christen. Uns allen ist klar, wie komplex die Sachverhalte
sind, die sich hinter jedem einzelnen Stichpunkt verbergen.



Zum zweiten: Sollten wir statt eines interreligiosen Dialogs besser einen
interkulturellen Dialog fuhren, der auch die wachsende Zahl sakularer Menschen
einbezieht und vielleicht auch jungere Menschen starker anspricht?

Auch hier sage ich ein klares Nein.

Allein in unserer eigenen judischen Gemeinschaft haben wir einen Prozess hinter uns,
damit aus Kultusgemeinden keine Kulturgemeinden wurden. Denn wir haben viele
Menschen integriert, die nur noch einen kulturellen Bezug zum Judentum mitbrachten.

Und wenn ich im September im Supermarkt Adventskalender sehe oder schon kurz
nach Dreikdnig Schokoladen-Osterhasen, dann wird allein an diesem profanen
Beispiel ja deutlich, wie weit die Gesellschaft von Religion schon weg ist, und was
Ubrig bleibt, wenn religidése Feste nur noch als Folklore gesehen werden.

In unserer Gesellschaft regelt sich vieles nach Angebot und Nachfrage. Hier, in diesem
Kreis, muss ich nicht erklaren, dass unsere Religionen ein zeitloses Angebot
darstellen. Wir mussen es so attraktiv vermitteln, dass die Nachfrage auch bei den
jungeren Generationen erhalten bleibt. Denn das Angebot durfen wir nicht verwassern,
sonst werden wir austauschbar.

Bei dieser Konferenz werden Sie den christlich-judischen Dialog anhand
verschiedener gesellschaftlicher Themen und theologischer Fragestellungen
durchdeklinieren. Und schlief3lich werfen Sie zum Abschluss selbstbewusst einen Blick
auf die nachsten 50 Jahre.

Diese Zuversicht teilte auch Leo Baeck. Nur ein Jahrzehnt nach der grofdten
Menschheitskatastrophe, nach der Schoa, blickte Leo Baeck optimistisch auf das
Verhaltnis der drei monotheistischen Religionen.

Sehr haufig wird Leo Baeck ja mit seinen pessimistischen Satzen Uber das Ende des
Judentums in Deutschland zitiert. Ich mdchte lhnen aber zum Schluss einen ganz
anderen Blick des grof3en Rabbiners mit auf den Weg geben:

»oie sollen nicht gleich werden, und sie kdnnen nicht gleich werden. Sie sollen aber
einander verstehen. Verstehen bedeutet zugleich, voreinander Respekt haben, und
vor dem andern kann nur der Respekt haben, der vor sich selber Respekt hat. (...)
Dann werden gute Tage kommen. Menschen und Volker und Bekenntnisse werden
geschieden bleiben, werden in ihrer Besonderheit weiter leben, aber sie werden
wissen, dall sie zusammen gehoéren, Teile der einen Menschheit sind,
zusammenleben sollen auf dieser unserer Erde, einander sehend und einander
verstehend, und, wenn es Not tut, einander helfend.”

Ich danke Ihnen!
Quelle:

https://www.zentralratderjuden.de/presseerklaerungen/historische-und-theologische-
perspektiven/ (2025-10).



