
J_2018_05_13 
 

Dr. Josef Schuster 
 

HISTORISCHE UND THEOLOGISCHE PERSPEKTIVEN 
Grußwort von Dr. Josef Schuster bei der Internationalen Konferenz 
„Bilanz und Neuaufbrüche. Gegenwart und Zukunft des christlich-

jüdischen Dialogs. Historische und theologische Perspektiven“ 
 
Bei der internationalen Konferenz „Bilanz und Neuaufbrüche. Gegenwart und Zukunft 
des christlich-jüdischen Dialogs“ sprach Dr. Josef Schuster ein Grußwort, in dem er 
die Bedeutung und die Herausforderungen des interreligiösen Dialogs hervorhob. Er 
erinnerte an Rabbiner Leo Baeck als Wegbereiter des christlich-jüdischen Dialogs und 
betonte, dass Selbstvergewisserung des eigenen Glaubens, Respekt vor 
Unterschieden und die kritische Benennung von Fehlentwicklungen zentrale Prinzipien 
bleiben müssten. Schuster verweist auf zunehmenden Religionsferne und forderte, 
dass der Dialog nicht auf politische Fragen reduziert werden dürfe. Er appellierte an 
die Kirchen, sich weiterhin klar vom Antijudaismus und jeglicher Judenmission zu 
distanzieren, Solidarität mit Israel zu zeigen und Verantwortung aus der Geschichte zu 
übernehmen. Abschließend erinnerte er mit einem Zitat Leo Baecks an die Bedeutung 
von gegenseitigem Respekt und Verständnis als Grundlage eines friedlichen 
Miteinanders. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Politik, Antisemitismus, 
Bekämpfung, Baeck, Leo, Respekt 
 
 
Anrede, 
„Die Gegenwart und Zukunft des christlich-jüdischen Dialogs“ – das ist genau das, was 
wir gerade erleben. Wenn ich mir die stolze Liste der Veranstalter ansehe, dann ist 
diese Konferenz gelebter christlich-jüdischer Dialog. 
 
Sie werfen in diesen Tagen einen Blick auf die Geschichte des christlich-jüdischen 
Dialogs und einen Blick auf Gegenwart und Zukunft. 
 
Angesichts der Herausforderungen, vor der beide Religionsgemeinschaften in unserer 
westlichen Welt stehen, ist diese Standort-Bestimmung nicht nur sinnvoll, sondern 
notwendig. 
 
Von dem, was ich von den Vorbereitungen mitbekommen habe, erahne ich, wieviel 
Arbeit in der Konzeption dieser Konferenz steckt. Viele Köpfe aus verschiedenen 
Konfessionen – das bedeutet auch viel Abstimmungsbedarf. Vielleicht hat mancher 
von Ihnen zwischendurch heimlich geseufzt und erleichtert daran gedacht, dass die 
nächste Veranstaltung wieder nur in der eigenen Konfession stattfindet. Denn 
interreligiöser Dialog ist manchmal anstrengend. 
 
Wir alle wissen aber aus der deutschen Geschichte und aus unserer Erfahrung, warum 
sich diese Anstrengung lohnt. 
 



An dieser Stelle möchte ich daher all jenen, die diese Konferenz vorbereitet haben und 
hier mitwirken, ganz herzlich danken! 
 
Meine sehr geehrten Damen und Herren, 
 
ich möchte Ihren Blick auf einen Menschen lenken, der die Anstrengung des 
interreligiösen Dialogs auf sich genommen hat in einer Zeit, in der dieser Begriff noch 
gar nicht erfunden war: 
 
Rabbiner Leo Baeck. 
 
Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entsprach es – noch viel weniger als heute – weder 
unter christlichen Theologen noch unter Rabbinern dem Mainstream, Verständnis für 
die jeweils andere Religion zu wecken, sich mit ihren Schriften auseinanderzusetzen 
und einen Dialog auf Augenhöhe zu führen. 
 
Leo Baeck hingegen beschritt genau diesen Weg. Dabei ging es ihm sowohl um eine 
Selbstvergewisserung des  eigenen Glaubens als auch um Respekt vor den 
Unterschieden zwischen den beiden großen monotheistischen Weltreligionen 
Judentum und Christentum. Sogar auf den Islam weitete Leo Baeck seinen Blick. Im 
Zentrum seiner Arbeiten stand jedoch der christlich-jüdische Dialog. 
 
Dabei scheute sich Leo Baeck nicht, auch unangenehme Wahrheiten auszusprechen. 
Gerade den Protestantismus unterzog er einer scharfen Kritik. So schrieb er 1926: 
 
„Es ist ein geistiges und moralisches Unglück Deutschlands, daß (…) man aus dem 
Deutschtum eine Religion gemacht hat. Anstatt an Gott zu glauben, glauben sie – 
lutherische Pfarrer voran – an das Deutschtum.“ 
 
Diese Haltung von Leo Baeck – die Selbstvergewisserung ob des eigenen 
Standpunkts, der Respekt vor den Unterschieden der Religionen sowie die klare 
Benennung von Fehlentwicklungen oder Problemen – diese Haltung sollte meines 
Erachtens auch heute für uns der Maßstab im jüdisch-christlichen Dialog sein. 
 
Denn heutzutage haben wir es mit einem Phänomen zu tun, das die 
Selbstvergewisserung oder, um es anders auszudrücken, die Festigung der eigenen 
Identität erschwert: In Zeiten einer steigenden Religionsferne ist Religion einerseits 
ständig Thema, andererseits findet eine inhaltliche Entleerung statt. 
 
In unseren öffentlichen und medialen Debatten spielt Religion vor allem eine Rolle als 
politische Frage, als Machtfrage und als ethnische Frage. Nur um die religiösen Inhalte 
geht es zumindest in den Medien kaum noch. 
 
Die Frage, was Christen, Juden und Muslime in ihrem Glauben unterscheidet und was 
sie verbindet, was ihren jeweiligen Glauben ausmacht – das spielt nur noch eine sehr 
untergeordnete Rolle. 
 
Debatten über den politischen Einfluss der großen Weltreligionen sind sicherlich auch 
interessant und wichtig. Aber sie sind  kein Dialog über den religiösen Kern und in der 
Regel auch kein Dialog zwischen den Religionen. 
 



Einen Dialog kann ich nur führen, wenn ich meinem Gegenüber wirkliches Interesse 
entgegenbringe. Oder wie es der frühere Bundespräsident Johannes Rau – ein 
überzeugter evangelischer Christ – einmal gesagt hat: 
 
 „Wer sich auf einen Dialog einlässt (….), der hat bereits eine fundamentale 
Grundentscheidung getroffen (….). Er hat allein durch die Tatsache, einen Dialog zu 
führen, anerkannt, dass er nicht allein im Vollbesitz der ganzen Wahrheit ist. (….) Wer 
in einen Dialog eintritt, der lässt sich darauf ein, dass der andere vielleicht recht haben 
könnte.“ 
 
Sich darauf einzulassen, dass der Andere Recht haben könnte – das war über 
Jahrhunderte in den christlichen Kirchen in Bezug auf das Judentum undenkbar. Erst 
die Schoa hat in beiden christlichen Kirchen dazu geführt, den uralten, eigenen 
Antijudaismus zu hinterfragen und das Judentum als gleichwertig anzuerkennen. 
Und ich wage zu behaupten: Dieser Prozess ist in den Kirchen noch immer nicht 
abgeschlossen. 
 
Ich kann in meinem kurzen Grußwort die Desiderate von jüdischer Seite nicht 
ausführlich erläutern. 
 
Doch da Sie hier, liebe Zuhörerinnen und Zuhörer, alle vom Fach sind, werden ein 
paar Stichpunkte reichen: 
 
eine klare Distanzierung vom Kairos-Dokument sowie von jeglicher Form von 
Judenmission auch bei evangelikalen Freikirchen wäre für die evangelische Seite zu 
nennen. 
 
Mit Blick auf die katholische Kirche will ich erwähnen: die lateinische 
Karfreitagsfürbitte, die Anerkennung der Pius-Bruderschaft sowie das immer noch 
laufende Verfahren zur Seligsprechung von Papst Pius XII. 
 
Einige dieser Punkte sind uns auch deshalb so wichtig, weil sie zum Antisemitismus 
beitragen, der sich als Kritik an Israel tarnt und leider auch in Kirchenkreisen immer 
häufiger anzutreffen ist. Eine grundsätzliche Solidarität mit dem Staat Israel und ein 
deutliches Bekenntnis zur bleibenden Verantwortung Deutschlands für Israel erwarten 
wir von den Kirchen. Es reicht nicht, die Verbrechen der Schoa rückblickend zu 
verurteilen. Sie müssen Konsequenz für unser Handeln bis heute haben. 
 
Wenn Sie diese unmissverständliche Haltung in Ihre Kirchengemeinden hineintragen, 
können Sie damit einen essenziellen Beitrag leisten, um den Antisemitismus in 
Deutschland einzudämmen. 
 
Es gehört zu einem ehrlichen Dialog, über diese Punkte zu sprechen. 
 
Zugleich wissen wir auf jüdischer Seite die immense Entwicklung zu schätzen, die 
beide Kirchen seit Ende des Zweiten Weltkriegs gemacht haben. Neben EKD-
Denkschriften und der Synoden-Erklärung zum Reformationsjubiläum sowie der 
Konzilserklärung Nostra Aetate und deren Bestätigung 50 Jahre später möchte ich auf 
ein Beispiel aus der jüngsten Zeit verweisen. Hier zeigte sich jenseits von Erklärungen, 
nämlich im konkreten Handeln, wie fest das christlich-jüdische Fundament über die 
Jahrzehnte geworden ist: Ich spreche von der Beschneidungsdebatte 2012. 



 
Im Urteil des Kölner Landgerichts, das den Stein ins Rollen brachte, ging es um die 
Beschneidung eines muslimischen Jungen. Dennoch rückten in der öffentlichen 
Debatte sofort wir Juden ins Zentrum der Vorwürfe und der Kritik. Die Kirchen hätten 
dies in aller Ruhe beobachten können, ohne sich zu rühren. Taten sie aber nicht. 
 
Sie zeigten sofort und öffentlich Solidarität und setzten sich vehement für die weitere 
Erlaubnis der Beschneidung ein. Noch immer sind die Kirchen große gesellschaftliche 
Player. Sie machten ihren Einfluss geltend und sprangen zwei Minderheiten in diesem 
Land bei. 
 
Denn die Kirchen hatten sofort erkannt: Hier geht es um etwas sehr Prinzipielles: um 
die Religionsfreiheit. 
 
Um die Freiheit der Religionsgemeinschaften, eigenständig über ihre Riten zu 
entscheiden. Und es ging auch darum, in einer Gesellschaft das Verständnis für 
Bedürfnisse der Religionsgemeinschaften zu erhalten bzw. neu zu wecken. 
 
Dieser Zusammenhalt von christlichen Kirchen, jüdischer und muslimischer 
Gemeinschaft in dieser speziellen und zugleich für Juden und Muslime existenziellen 
Frage hat erheblich dazu beigetragen, dass sich im Bundestag eine Mehrheit für das 
Beschneidungsgesetz fand, wie es dann verabschiedet wurde. 
 
Und ich bin mir sicher: Solche Situationen werden sich wiederholen. Denn so wie in 
unserer Gesellschaft die Kirchenbindung schwindet, schwindet auch der Respekt vor 
den Religionen. 
 
Meine sehr geehrten Damen und Herren, 
 
ich bin kein Rabbiner und beschäftige mich auch nicht wissenschaftlich mit dem 
jüdisch-christlichen Dialog. Meine Erfahrungen stammen weitestgehend aus der 
Praxis. 
 
Auf zwei Themen, die immer wieder in der Debatte über den christlich-jüdischen Dialog 
eine Rolle spielen, möchte ich aber noch kurz eingehen. 
 
Zum einen die Frage: Brauchen wir nicht viel dringender einen christlich-jüdisch-
muslimischen Trialog? 
 
Dazu sage ich ein klares Nein. Und um nicht missverstanden zu werden: 
Selbstverständlich brauchen wir das Gespräch mit muslimischen Verbänden und 
muslimischen Persönlichkeiten. Wenn jedoch ein christlich-jüdisch-muslimischer 
Trialog unseren bisherigen Dialog ersetzen sollte, dann halte ich dies nicht für sinnvoll. 
Denn der Dialog des Christentums mit seinem älteren Bruder ist unerlässlich. 
 
Ich habe Ihnen eben nur Stichworte hingeworfen zu den immer noch ungeklärten 
Fragen zwischen Juden und Christen. Uns allen ist klar, wie komplex die Sachverhalte 
sind, die sich hinter jedem einzelnen Stichpunkt verbergen. 
 



Zum zweiten: Sollten wir statt eines interreligiösen Dialogs besser einen 
interkulturellen Dialog führen, der auch die wachsende Zahl säkularer Menschen 
einbezieht und vielleicht auch jüngere Menschen stärker anspricht? 
 
Auch hier sage ich ein klares Nein. 
 
Allein in unserer eigenen jüdischen Gemeinschaft haben wir einen Prozess hinter uns, 
damit aus Kultusgemeinden keine Kulturgemeinden wurden. Denn wir haben viele 
Menschen integriert, die nur noch einen kulturellen Bezug zum Judentum mitbrachten. 
 
Und wenn ich im September im Supermarkt Adventskalender sehe oder schon kurz 
nach Dreikönig Schokoladen-Osterhasen, dann wird allein an diesem profanen 
Beispiel ja deutlich, wie weit die Gesellschaft von Religion schon weg ist, und was 
übrig bleibt, wenn religiöse Feste nur noch als Folklore gesehen werden. 
 
In unserer Gesellschaft regelt sich vieles nach Angebot und Nachfrage. Hier, in diesem 
Kreis, muss ich nicht erklären, dass unsere Religionen ein zeitloses Angebot 
darstellen. Wir müssen es so attraktiv vermitteln, dass die Nachfrage auch bei den 
jüngeren Generationen erhalten bleibt. Denn das Angebot dürfen wir nicht verwässern, 
sonst werden wir austauschbar. 
 
Bei dieser Konferenz werden Sie den christlich-jüdischen Dialog anhand 
verschiedener gesellschaftlicher Themen und theologischer Fragestellungen 
durchdeklinieren. Und schließlich werfen Sie zum Abschluss selbstbewusst einen Blick 
auf die nächsten 50 Jahre. 
 
Diese Zuversicht teilte auch Leo Baeck. Nur ein Jahrzehnt nach der größten 
Menschheitskatastrophe, nach der Schoa, blickte Leo Baeck optimistisch auf das 
Verhältnis der drei monotheistischen Religionen. 
 
Sehr häufig wird Leo Baeck ja mit seinen pessimistischen Sätzen über das Ende des 
Judentums in Deutschland zitiert. Ich möchte Ihnen aber zum Schluss einen ganz 
anderen Blick des großen Rabbiners mit auf den Weg geben: 
 
„Sie sollen  nicht gleich werden, und sie können nicht gleich werden. Sie sollen aber 
einander verstehen. Verstehen bedeutet zugleich, voreinander Respekt haben, und 
vor dem andern kann nur der Respekt haben, der vor sich selber Respekt hat. (…) 
Dann werden gute Tage kommen. Menschen und Völker und Bekenntnisse werden 
geschieden bleiben, werden in ihrer Besonderheit weiter leben, aber sie werden 
wissen, daß sie zusammen gehören, Teile der einen Menschheit sind, 
zusammenleben sollen auf dieser unserer Erde, einander sehend und einander 
verstehend, und, wenn es Not tut, einander helfend.“ 
 
Ich danke Ihnen! 
 
Quelle: 
https://www.zentralratderjuden.de/presseerklaerungen/historische-und-theologische-
perspektiven/ (2025-10). 


