
OE_2015_11_09 
 

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) 
 

Gedenken an Reichspogromnacht bleibt aktuell 
 
Am 9. November 2015 kamen Gläubige im Essener Dom zu einem ökumenischen 
Gedenkgottesdienst anlässlich des Jahrestages der Reichspogromnacht zusammen. 
In seiner Predigt erinnerte Professor Thomas Söding, Vorsitzender des Deutschen 
Ökumenischen Studienausschusses der ACK, an die bleibende Aktualität des 
Gedenkens angesichts von Fremdenhass, Antisemitismus und Ausländerfeindlichkeit. 
Er betonte die Verantwortung der Kirchen, aus ihrer eigenen Vergangenheit zu lernen 
und sich gegen Unrecht und Gleichgültigkeit zu stellen. Söding deutete anhand des 
Lukasevangeliums, dass Christen auf Leid und Zerstörung nicht mit Anklage, sondern 
mit tätiger Nächstenliebe reagieren sollten.  
 
Keywords: Judentum, Christentum, Schoah, Verantwortung, Zivilcourage, Predigt, 
Bibel. Lukasevangelium, Jesus Christus 
 
 
(9.11.2015) Angesichts von Ausländerfeindlichkeit, Fremdenhass und Antisemitismus 
sei das Gedenken an die sogenannte "Reichspogromnacht" bleibend aktuell, sagte der 
Vorsitzende des Deutschen Ökumenischen Studienausschusses der ACK in 
Deutschland, Professor Thomas Söding (Bochum), in seiner Predigt in einem 
ökumenischen Gottesdienst anlässlich des Gedenktages im Dom zu Essen. Wo 
Unrecht geschehe und die Menschenwürde verletzt werde, müsste die Stimme für die 
Opfer erhoben werden: "Die Augen und den Mund aufzumachen, ist ein Gebot der 
Menschlichkeit, insbesondere wenn man Taten sprechen lässt. Menschlich zu sein, 
kann einen hohen Preis kosten. Je unmenschlicher die Verhältnisse sind, desto höher 
ist er", sagte Söding. Die Kirchen trügen dabei eine besondere Verantwortung, gerade 
weil sie in den Zeiten des nationalsozialistischen Terrors nicht eindeutig ihre Stimme 
erhoben hätten. Erst nach 1945 habe eine Besinnung eingesetzt, die das Gedenken 
an die Opfer der Shoa möglich und das Verhältnis zum Judentum neu geordnet habe. 
Als Beispiel nannte Söding das Dokument "Nostra aetate" (In unserer Zeit) des 
Zweiten Vatikanischen Konzils, in dem die römisch-katholische Kirche die bleibende 
Erwählung des Volkes Israel benannt und eine positive Israeltheologie entwickelt 
habe. 
 
Söding machte anhand des Lukasevangeliums deutlich, dass bereits im Neuen 
Testament die Christen gemahnt wurden, wie sie auf die Zerstörung des Tempels in 
Jerusalem reagieren sollen: nicht mit Anklagen und Rechthaberei, sondern mit Mitleid, 
das sich im Zeugnis, im Gebet und in tatkräftiger Anteilnahme zeige. Dies zeigten auch 
die Figuren in den Passionsgeschichte des Lukas: "Die Frauen von Jerusalem, mitten 
aus dem jüdischen Volk, haben nicht weggeschaut und geschwiegen, sondern 
hingeschaut und den Mund aufgemacht, mit Klagen und Tränen. Sie werden von 
Lukas zu Vorbildern für alle, denen die Leidensgeschichte verkündet wird: Wenn sie 
das Kreuz hinter Jesus hertragen wollen, dann kann es kein halbes Engagement 
geben, sondern nur ein Eintreten für all die, für die Jesus sein leben hingegeben hat, 
um ihnen das Leben zu schenken."   
 

Predigt von Thomas Söding am 9. November in Essen: 



 
Predigt über Lk 23,26–31 
beim Ökumenischen Gedenkgottesdienst 
im Dom zu Essen 
 
Montag, 9. November 2015 17 Uhr 
 
Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat 
geschwiegen?  
Die Ereignisse, derer wir am 9. November gedenken, scheinen Jahr für Jahr 
tiefer in den Schatten der Vergangenheit zu treten. Die Zahl der Zeitzeugen 
schrumpft. Die Zahl der Vergesslichen steigt. 
 
Aber Jahr für Jahr zeigt sich am 9. November auch, dass die Vergangenheit 
nicht vergeht. Man kann versuchen, sie zu verdrängen. Dann schwelt die 
Wunde weiter; sie kontaminiert das Unterbewusstsein, so dass in schweren 
Eruptionen das Gift an die Oberfläche katapultiert wird, heute, Gott sei‘s geklagt, 
immer noch und immer wieder gegen „die Juden“, aber auch gegen die 
„Fremden“, die angeblich das christliche Abendland bedrohen, die Muslime, die 
Flüchtlinge, die Ausländer. Dass es Probleme gibt – wer wollte das leugnen? 
Aber dass sie durch Hassparolen gelöst werden sollen – wer wollte das 
glauben? 
 
Jahr für Jahr steigt die Bedeutung der Erinnerung an jene Terroraktion, die 
zynisch „Kristallnacht“ genannt wurde, obgleich mit den Schaufenstern von 
Läden, die als jüdisch galten, die abendländische Zivilisation zu Bruch 
gegangen ist: scheppernde Vorboten unsäglichen Leids. 
Jahr für Jahr steigt die Bedeutung des 9. November – oder hat etwa die Zeit die 
Wunden geheilt, die damals gerissen worden sind? Gewiss: Die Shoa war nicht 
das Ende der Geschichte, Gott sei Dank nicht. Nicht das Ende der Juden, 
obgleich sie es sein sollte, nicht das Ende der Menschheit, obgleich das Inferno 
der Inhumanität alles verschlungen hätte, wäre niemand den Nazis und all ihren 
Helfern in den Arm gefallen. Aber nichts kann ungeschehen gemacht werden; 
über nichts ist die Zeit hinweggegangen; mit der Zeit sind vielmehr neue 
Wunden gerissen worden, die nicht verheilt, noch nicht einmal vernarbt sind. 
 
Die Fragen sind also aktueller denn je: 
Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat 
geschwiegen? 
Und die Fragen gehen weiter: 
Was passiert, wenn Menschen hinschauen und den Mund aufmachen? Was 
passiert, wenn Menschen ihre Augen und ihre Lippen verschließen? 
Was passiert mit ihnen, und was passiert mit denen, die angeschaut oder 
übersehen, angehört oder überhört werden? 
 
Die Zeugnisse, die wir in diesem Gottesdienst gehört haben, von Pfarrer Hans 
Karl Hack über die Vorkommnisse in Steele, über Artur Salzmann aus Borbeck, 
der am 10. November von der Gestapo verhaftet wurde, und von Gertrud 
Loewenstein, die erzählt, wie der Augenarzt Dr. Schulte von Borbeck nach 
Werden fuhr, um ihre Großmutter aus dem jüdischen Altersheim auf 
Pastoratsberg zu holen und bei sich aufzunehmen, um sie zu retten – diese 



Zeugnisse machen eines klar: Schweigen war kein Verhängnis, Reden war eine 
Option. Wegschauen war kein Zwang. Hinschauen war eine Möglichkeit, 
vielleicht nicht für alle, aber doch für viele. Am schlimmsten war es, hingeschaut 
und nicht geredet – oder geredet, aber nicht hingeschaut zu haben. Und was in 
der Vergangenheitsform gilt, gilt auch in der Gegenwart und wird in aller Zukunft 
gelten. 
Die Augen und den Mund aufzumachen, ist ein Gebot der Menschlichkeit, 
insbesondere wenn man Taten sprechen lässt. Menschlich zu sein, kann einen 
hohen Preis kosten. Je unmenschlicher die Verhältnisse sind, desto höher ist 
er. Die Märtyrer können ein Lied davon singen – nicht jene, die andere mit in 
den Tod reißen, wie heute (auch in den Medien) der Begriffs des Märtyrers, des 
Zeugen, oft pervertiert wird, sondern diejenigen, die es mit ihrem Leben büßen 
mussten und müssen, dass sie Juden, dass sie Christen, dass sie 
Kommunisten, dass sie Menschen sind. Die Märtyrer, die wir kennen so kann 
man einwenden, sind wenigstens noch gefragt worden, sei es auch pro forma; 
sie hätten leugnen können, auch wenn es ihnen nichts genützt hätte. Aber 
gerade weil sie ausgesprochen haben, was sie gesehen haben, stehen sie für 
die Millionen, die niemand gefragt und auf die niemand gehört hat. Wir brauchen 
diese Zeuginnen und Zeugen, nicht um uns reinzuwaschen, sondern um 
unserer Erinnerung eine Stütze zu geben, einen Halt, einen Anstoß. 
 
„Lauschen wir zurück in das grauenhafte Schweigen jener Jahre, um die 
Stimmen zu vernehmen, die am Wege aufstanden, um anzuklagen“, das 
schrieb Ernst Wiechert 1946 in seiner „Botschaft an die Lebenden“, die über 
diesem Gottesdienst steht, und er fügte hinzu: „so erkennen wir, dass viele von 
ihnen verstummt sind für alle Zeiten, erwürgte Stimmen, zu deren Nachhall wir 
die schuldigen Hände aufheben“. Das sind auch wir, die wir fast siebzig Jahre 
später leben – dank derer, die damals die Stimme erhoben, und dank derer, die 
bis heute die Erinnerung bewahrt haben. 
 
Scham und Schuld, Gewissen und Gedenken führen uns heute in diesem 
Gotteshaus zusammen. Wir erheben die Hände – zum Gebet. Wir sind nicht frei 
von Schuld, auch wenn wir uns persönlich nicht die Finger schmutzig gemacht 
haben. Wir lauschen zurück – und müssen aufmerksam sein, um die „erwürgten 
Stimmen“ zu vernehmen. 
 
Gibt es einen Grund, dass wir hier der Reichsprogrammnacht gedenken, in 
einem Gotteshaus und mit einem Gottesdienst? 
Wir bräuchten in diesem Dom nicht zusammenzukommen, wenn diese Kirche, 
wenn alle Kirche ein starkes Bollwerk gegen den Naziterror, eine freie Asylstätte 
für verfolgte Juden, ein großes Nest des Widerstandes gegen die Herrschaft 
des Todes gewesen wäre. 
Wir dürften hier nicht zusammenkommen, wenn es nicht Christenmenschen wie 
Nikolaus Groß gegeben hätte, die hier gebetet und selbst ihr Leben in der Nazi-
Apokalypse verloren haben. 
Wir könnten nicht zusammenkommen, wenn wir nicht glaubten, alle Ohnmacht, 
alles Leid, alles Unrecht, aber auch allen Mut, alles Zeugnis, alle Rettung dem 
anvertrauen zu dürfen, der am 9. November – und davor und danach – sein 
Gesicht verborgen hat, ohne dass wir wissen, warum. 
 



Können wir das glauben? Wenn es einen Grund gibt, dann weil das Gedenken, 
das Sehen und Hören von Anfang an der Pulsschlag unseres Glaubens ist, 
sehen wir doch in Jesus selbst einen Märtyrer vor Augen, eine „erwürgte 
Stimme“, auf deren Echo wir lauschen, indem wir „unsere schuldigen Hände 
erheben“. Gerade das Gedenken dieses Martyriums, die Passionsgeschichte, 
hat jedoch viel zu oft und allzu lange den Antijudaismus befeuert, der 
ausgerechnet im Namen Jesu Christi gerechtfertigt, ja geboten werden sollte. 
Die Juden wurden als „Gottesmörder“ denunziert, leider durch alle 
Konfessionen hindurch. 
 
Erst nach der Shoa hat in den christlichen Kirchen eine Besinnung eingesetzt, 
eine Umkehr im genauen Sinn des Wortes, die es uns wagen lässt, des 9. 
Novembers 1938 zu gedenken. Nur als Beispiel, aufgrund meiner eigenen 
Konfession: Vor 50 Jahren hat die katholische Kirche auf dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil in ihrer Erklärung „Nostra Aetate“, zu deutsch: In unserer 
Zeit, eine positive Israeltheologie zu entwickeln versucht, zaghaft nur, aber 
immerhin doch so, dass eine bessere Zukunft im Blick stand. Noch fehlte es am 
Eingeständnis eigener Schuld. Erst bei der Millenniumsfeier 2000 wird im 
Petersdom gebetet: „Lass die Christen der Leiden gedenken, die dem Volk 
Israel in der Geschichte auferlegt wurden. Lass sie ihre Sünden anerkennen, 
die nicht wenige von ihnen gegen das Volk des Bundes und der Seligpreisungen 
begangen haben, und so ihr Herz reinigen.“ Manchen mag das noch zu 
schwach erscheinen. Aber es sind stammelnde Versuche, die Sünde beim 
Namen zu nennen und um Vergebung zu bitten – Gott und die Nächsten, die 
Lebenden, die Überlebenden und die Toten. 
 
Der Grund dafür, dass ein solches Gebet keine Heuchelei zu sein braucht, 
sondern von Herzen kommen kann, ist die Passionsgeschichte selbst. Der 
Ausschnitt aus dem Lukasevangelium, den wir eben gehört haben, macht es 
klar. Die Kreuzwegandachten, die in dieser und in vielen anderen Kirchen 
gehalten werden, sollen die Erinnerung an jenen Moment tief in die 
Volksfrömmigkeit einsenken. „5. Station: Simon von Cyrene hilft Jesus das 
Kreuz tragen ... 8. Station: Jesus begegnet den weinenden Frauen“. 
 
Halten wir uns die Situation vor Augen: Pontius Pilatus, der Statthalter des 
Kaisers, hat Jesus zur Todesstrafe verurteilt. Der Delinquent muss selbst den 
Kreuzesbalken auf den Weg zur Hinrichtungsstätte tragen, nach Golgotha, quer 
durch die Stadt hinaus vor die Tore. Das wäre die Stunde der Gaffer gewesen, 
die mit Fingern auf den Gefolterten zeigen und sich ihrer eigenen Sicherheit 
erfreuen wollen, indem sie sich am Anblick des leidenden Verbrechers weiden. 
Heute, im Zeitalter von YouTube, gibt es mehr Gaffer denn je, die Folter- und 
Hinrichtungssequenzen anschauen und weitergeben, um – ja, was eigentlich zu 
tun? Jedenfalls nicht, um Mitgefühl zu entwickeln und um Kräfte zu sammeln, 
dem Bösen zu widerstehen. 
 
Das Evangelium nach Lukas gibt es den Gaffern allerdings keine Bühne. 
Gewiss, später, auf der Kreuzeshöhe, werden sie erscheinen, unvermeidlich, 
aber die Leute, die sich von dem „Schauspiel“, wie der Evangelist die öffentliche 
Hinrichtung, eine abschreckende Inszenierung, nennt, haben anlocken lassen, 
schlagen sich, nachdem der Vorhang gefallen (besser: zerrissen) ist, „an die 
Brust und kehren heim“ (Lk 23,48). 



 
Doch in dem Evangelium, das heute, am 9. November zum Gedenken an die 
Reichspogromnacht verkündet worden ist, sind wir erst noch auf dem 
Kreuzweg. Hier konzentriert sich der Evangelist Lukas auf Menschen, die nicht 
wegschauen und nicht stumm bleiben, sondern hinschauen und reden, indem 
sie Jesus beistehen. Wenn wir dieses Evangelium lesen, werden unsere Augen 
auf diejenigen gerichtet, die ihre Augen auf das Opfer, auf Jesus, gerichtet 
haben, der – so glauben wir – stellvertretend für alle in den Tod gegangen ist, 
um die Opfer zu ihrem Recht und die Täter zur Umkehr zu bringen; wenn wir 
dieses Evangelium hören, werden unsere Ohren für die Worte derjenigen 
geöffnet, die ein Zeugnis abgelegt haben. In dieser Blickrichtung und in diesem 
aktiven Hören zeigen sich jenes Leid und jenes Mitleid, das zum Geheimnis des 
Glaubens gehört. 
 
Der erste, der in Mitleidenschaft gezogen wird, ist Simon von Zyrene. Seine 
Familie stammt aus Nordafrika, aus Libyen, einer der unruhigsten und 
unsichersten Zonen der aktuellen Weltgeschichte. Er wird von den Soldaten, 
die Jesus nach Golgotha führen, gezwungen, das Kreuz für Jesus zu tragen. Er 
hat sich nicht beworben; er wurde nicht gefragt; er konnte sich nicht wehren. Er 
ist selbst ein Opfer geworden, aber er hat es dargebracht. Tausende Pilger 
ahmen diesen Simon nach, wenn sie auf der Via Dolorosa durch die 
Jerusalemer Altstadt ziehen – und hoffentlich die Fackel des Friedens in dieser 
Stadt anzünden. Simon, so scheint es, ist der Zwang – im Rückblick – zur 
Befreiung geworden; jedenfalls findet sich seine Familie später in den Spuren 
der Nachfolge Jesu, die Simon gebahnt hat. Er sagt bei Lukas kein einziges 
Wort; aber sein Schweigen ist beredt. Er fragt uns, wer Jesus – und wer 
anderen, die wie er zur Schlachtbank geführt werden – das Kreuz abzunehmen 
bereit ist. 
 
Noch stärker rückt Lukas die Frauen aus Jerusalem ins Blickfeld, die am 
Wegesrand stehen und nicht etwa spotten und feixen, sondern klagen und 
weinen. Diese Aufmerksamkeit ist doppelt typisch. Einerseits erzählt Lukas oft 
von Frauen, die nicht nur von Jesus berührt worden sind, sondern ihn auch aktiv 
unterstützt haben (Lk 7,36-50; 8,1ff.). Andererseits hat Lukas unterstrichen, 
dass Jerusalem keineswegs geschlossen gegen Jesus steht, sondern auch 
nach dem Urteil des Pilatus, der dem Druck der Straße nachgegeben hat, 
gespalten ist. In der Anrede Jesu: „Töchter Jerusalems“ kommt beides 
zusammen. Die Frauen, die am Rande stehen, rücken in den Mittelpunkt. Sie 
sind Jüdinnen. Sie repräsentieren die Heilige Stadt. Jede einzelne ist die 
„Tochter Zion“. 
 
Die Frauen mögen eine traditionelle Rolle als Klageweiber spielen, die vorab 
schon einen Toten betrauern. Aber der Ritus kommt von Herzen. Er ist ein 
gewaltfreier Widerstand, ein spiritueller Protest gegen das Unrechtsurteil des 
römischen Richters, an dem die Hohenpriester mitgewirkt haben. Die Klage 
entspricht spiegelbildlich dem Hosanna des Einzugs (Lk 19,28-40). Dort ist der 
Jubel über Jesus im Gebet mit Gott verbunden worden, hier die Trauer. Die 
Klage der Frauen ist keine Anklage Gottes, sondern ein Ruf, der Unrecht beim 
Namen nennt, um es vor Gott nicht etwa zu rechtfertigen, sondern zur Sprache 
zu bringen, damit er hört und redet. Das Motiv ist Mitleid. Die Frauen 
durchbrechen die Mauer des Hasses, weil sie Mitgefühl zeigen. In diesem 



Moment sind sie viel näher bei Jesus als seine Jünger, die das Weite gesucht 
haben. 
 
Jesus antwortet auf die Klage dreifach. Er kann den Frauen die Tränen nicht 
ersparen; aber er nutzt ihr Mitleid, um sie auf die Gefahr aufmerksam zu 
machen, in der sie selbst schweben. 
Zuerst kehrt Jesus die Klage um – nicht, weil er das Mitleid zurückwiese, 
sondern weil er es widerspiegelt: „Weint nicht über mich, weint vielmehr über 
euch und eure Kinder“ (Lk 23,28). Um Jesus brauchen die Jerusalemer Frauen 
nicht zu weinen, weil er sein Leiden angenommen hat; er weiß, dass er zwar 
sterben, dass der Tod ihn aber nicht vernichten wird, während die Frauen von 
Jerusalem noch nicht einmal ahnen, was auf sie zukommt. Um sich selbst und 
ihre Kinder müssen sie weinen, weil es zu Mord und Totschlag in der Heiligen 
Stadt kommen wird und sie nicht nur um sich, sondern vor allem um ihre Kinder 
Angst haben müssen. Diese Zerstörung ist eine Katastrophe, wie sie jenseits 
von Eden oft geschieht, in der Heiligen Stadt aber besonders deprimiert. Trost 
wird es so wenig geben wie für Rachels Kinder in Rama, an die Matthäus beim 
Kindermord in Bethlehem erinnert (Jer 31,5: Mt 2,18). Aber es gibt Jesus, der 
den Kreuzweg geht und den Frauen sagen kann, dass dieser Weg nicht der 
Weg ins Nichts ist – und dass es deshalb auch für diejenigen, um die jüdischen 
Mütter und ihre Kinder weinen werden, ein Jenseits des Elends gibt. 
Als zweites unterstreicht Jesus die Größe der kommenden Not mit einer bitteren 
Seligpreisung (Lk 23,29). Während in Israel gerade diejenigen seliggepriesen 
werden, die Kinder haben, sollen sich hier gerade die Frauen ohne Kinder 
glücklich schätzen – weil ihnen die Trauer um das verlorene Kind erspart bleibt. 
Diese Seligpreisung, die so ganz anders ist als alle anderen Seligpreisungen, 
ist kein Zynismus. Sie spielt die Größe der Not, die apokalyptische Ausmaße 
annehmen wird. Eher wollen Menschen sterben, als noch länger leiden zu 
müssen, ohne Hoffnung auf Rettung: „Dann werden sie anfangen, den Bergen 
zu sagen: ‚Fallt über uns!‘, und den Hügeln: ‚Bedeckt uns!‘“ (Lk 23,30). Lukas 
ist sicher, dass Jesus auf die Zerstörung Jerusalems und des Tempels im Jahr 
70 n. Chr. vorausschaut. Der jüdische Historiker Flavius Josephus, ein 
Zeitgenosse und Augenzeuge, hat mit quälender Genauigkeit beschrieben, wie 
viele Menschen ihr Leben verloren haben, wie viel Blut vergossen worden, wie 
viel Leid entstanden ist. Jesus fasst dieses Unglück ins Auge. Seine kleine 
Passion ist ein Vorbote jener großen Passion des jüdischen Volkes, die schon 
damals das Ende der Geschichte schien – und es auch damals schon doch 
nicht war. So wie die Zerstörung der Heiligen Stadt und die Zerstörung des 
Tempels das Judentum herausfordern musste, sich selbst neu zu erfinden, so 
ist auch im 20. Jh., unter ganz anderen Vorzeichen und in ganz anderen 
Dimensionen, der millionenfache Mord von Juden eine Katstrophe gewesen, die 
ein neues, ein schrecklich verwundetes, ein schwer gezeichnetes und doch ein 
neues Judentum hat hervorbringen müssen. Am 9. November wird auch dieses 
Aufbruchs gedacht. 
Eine Hilfe kann das dritte Bildwort sein, das sprichwörtlich gewordene vom 
grünen und vom dürren Holz (Lk 23,31). Leider ist dieses Wort in den Strudel 
antijüdischer Exegese geraten, nach dem Motto: „Wenn schon der gerechte 
Jesus leiden müsse – um wie viel mehr dann das ungerechte Jerusalem“. Aber 
eine solche Deutung widerspricht dem Ethos der Passionsgeschichte. Tiefer 
dringt die biblische Symbolik des Holzes, die den Kirchenvätern (aus jüdischer 
Überlieferung) vor Augen stand. Die Weisheit Salomos denkt an die Arche Noah 



und sagt: „Segen ruht auf dem Holz, durch das Gerechtigkeit geschieht“ (Weish 
14,7; vgl. 4Makk 18,16), obgleich es selbst „wertlos“ war (Weish 10,4); die 
Weisheit ist ein „Holz des Lebens“ (Spr 3,18; vgl. Ps 1,3; Jes 65,22; Jer 17,8). 
Das dürre Holz hingegen ist nach den Klageliedern Ausdruck der tiefen 
Depression, in die das besiegte und gedemütigte Israel, damals, in der 
babylonischen Gefangenschaft, gefallen ist (Klgl 4,8; vgl. Jes 56,3). Dass der 
grüne Baum verdorrt und der vertrocknete ergrünt, ist nachdem Propheten 
Ezechiel ein Zeichen des grundstürzenden Heilshandelns Gottes durch das 
Gericht (Ez 17,24; vgl. 21,3). 
Hier lässt sich heute ansetzen, bei einer christlichen Exegese, die durch 
jüdische Traditionen inspiriert ist. Das Wort vom grünen und vom dürren Holz 
ist eine versteckte, von Mitleid geprägte Prophetie der Zerstörung Jerusalems, 
die eintreten, aber nicht das Ende Israels bedeuten wird. Wenn es für Jesus den 
Weg durch den Tod zur Auferstehung gibt, dann auch für die Töchter 
Jerusalems und ihre Kinder. 
 
Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat 
geschwiegen? 
 
Jesus hat hingeschaut und geredet. Bevor er noch die heilige Stadt erreicht hat, 
erzählt Lukas, hat er sie vom Ölberg aus betrachtet, ihre Gegenwart und ihre 
Zukunft. Er hat ihre kommende Zerstörung vor Augen – und er beweint die 
Stadt, so wie die Töchter Jerusalems ihn beweinen werden (Lk 19,41). Dominus 
flevit – „Der Herr hat geweint“, so heißt die kleine Kapelle am Ölberg, die von 
allen Jerusalempilgern besucht wird, hoffentlich nicht nur des schönen 
Ausblicks, sondern auch des Mitleids Jesu mit den getöteten Juden wegen. 
Diese Szene gibt nach dem Lukasevangelium vor, wie die Christen seiner Zeit 
auf die Zerstörung des Tempels reagieren sollen: nicht mit Anklagen und 
Rechthaberei, sondern mit Mitleid, das sich im Zeugnis, im Gebet und in 
tatkräftiger Anteilnahme erweist. 
Die Frauen von Jerusalem, mitten aus dem jüdischen Volk, auch sie haben nicht 
weggeschaut und geschwiegen, sondern hingeschaut und den Mund 
aufgemacht, mit Klagen und Tränen. Sie werden von Lukas zu Vorbildern für 
alle, denen die Leidensgeschichte verkündet wird: Weinen und Klagen über die 
unschuldigen Opfer – in einer Hoffnung auf Gott, die ihn nicht festlegt, sondern 
machen lässt, weil nur so alles gut werden kann. 
Simon von Cyrene – er hat anpacken müssen. Wenn Gläubige das Kreuz wie 
er hinter Jesus hertragen wollen, dann kann es kein halbes Engagement geben, 
sondern nur ein Eintreten für all die, für die Jesus sein Leben hingegeben hat, 
um ihnen das Leben zu schenken. 
 
Ernst Wiechert kann uns helfen, das Evangelium so zu vernehmen, dass wir 
still werden und zu hören beginnen, um uns zu erinnern und frei zu sprechen, 
aus dem Gedächtnis, in dieser Kirche, vor Gott und der Welt: „Lauschen wir 
zurück in das grauenhafte Schweigen jener Jahre, um die Stimmen zu 
vernehmen, die am Wege aufstanden, um anzuklagen, so erkennen wir, dass 
viele von ihnen verstummt sind für alle Zeiten, erwürgte Stimmen, zu deren 
Nachhall wir die schuldigen Hände aufheben“. 
 
Thomas Söding 

 



Quelle: 
https://www.oekumene-ack.de/aktuell/nachrichtenarchiv/artikel/gedenken-an-
reichspogromnacht-bleibt-aktuell (2025-08). 


