OE_2015_11_09

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK)

Gedenken an Reichspogromnacht bleibt aktuell

Am 9. November 2015 kamen Glaubige im Essener Dom zu einem kumenischen
Gedenkgottesdienst anlédsslich des Jahrestages der Reichspogromnacht zusammen.
In seiner Predigt erinnerte Professor Thomas Soéding, Vorsitzender des Deutschen
Okumenischen Studienausschusses der ACK, an die bleibende Aktualitdt des
Gedenkens angesichts von Fremdenhass, Antisemitismus und Auslanderfeindlichkeit.
Er betonte die Verantwortung der Kirchen, aus ihrer eigenen Vergangenheit zu lernen
und sich gegen Unrecht und Gleichgdiltigkeit zu stellen. Séding deutete anhand des
Lukasevangeliums, dass Christen auf Leid und Zerstérung nicht mit Anklage, sondern
mit tétiger N&chstenliebe reagieren sollten.

Keywords: Judentum, Christentum, Schoah, Verantwortung, Zivilcourage, Predigt,
Bibel. Lukasevangelium, Jesus Christus

(9.11.2015) Angesichts von Auslanderfeindlichkeit, Fremdenhass und Antisemitismus
sei das Gedenken an die sogenannte "Reichspogromnacht” bleibend aktuell, sagte der
Vorsitzende des Deutschen Okumenischen Studienausschusses der ACK in
Deutschland, Professor Thomas Sdding (Bochum), in seiner Predigt in einem
Okumenischen Gottesdienst anlasslich des Gedenktages im Dom zu Essen. Wo
Unrecht geschehe und die Menschenwirde verletzt werde, misste die Stimme fur die
Opfer erhoben werden: "Die Augen und den Mund aufzumachen, ist ein Gebot der
Menschlichkeit, insbesondere wenn man Taten sprechen lasst. Menschlich zu sein,
kann einen hohen Preis kosten. Je unmenschlicher die Verhaltnisse sind, desto héher
ist er", sagte Soding. Die Kirchen triigen dabei eine besondere Verantwortung, gerade
weil sie in den Zeiten des nationalsozialistischen Terrors nicht eindeutig ihre Stimme
erhoben hatten. Erst nach 1945 habe eine Besinnung eingesetzt, die das Gedenken
an die Opfer der Shoa mdglich und das Verhaltnis zum Judentum neu geordnet habe.
Als Beispiel nannte Sdding das Dokument "Nostra aetate" (In unserer Zeit) des
Zweiten Vatikanischen Konzils, in dem die romisch-katholische Kirche die bleibende
Erwahlung des Volkes Israel benannt und eine positive Israeltheologie entwickelt
habe.

Soding machte anhand des Lukasevangeliums deutlich, dass bereits im Neuen
Testament die Christen gemahnt wurden, wie sie auf die Zerstérung des Tempels in
Jerusalem reagieren sollen: nicht mit Anklagen und Rechthaberei, sondern mit Mitleid,
das sich im Zeugnis, im Gebet und in tatkraftiger Anteilnahme zeige. Dies zeigten auch
die Figuren in den Passionsgeschichte des Lukas: "Die Frauen von Jerusalem, mitten
aus dem judischen Volk, haben nicht weggeschaut und geschwiegen, sondern
hingeschaut und den Mund aufgemacht, mit Klagen und Tranen. Sie werden von
Lukas zu Vorbildern fur alle, denen die Leidensgeschichte verkindet wird: Wenn sie
das Kreuz hinter Jesus hertragen wollen, dann kann es kein halbes Engagement
geben, sondern nur ein Eintreten fur all die, fur die Jesus sein leben hingegeben hat,
um ihnen das Leben zu schenken."

Predigt von Thomas Séding am 9. November in Essen:



Predigt Gber Lk 23,2631
beim Okumenischen Gedenkgottesdienst
im Dom zu Essen

Montag, 9. November 2015 17 Uhr

Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat
geschwiegen?

Die Ereignisse, derer wir am 9. November gedenken, scheinen Jahr fur Jahr
tiefer in den Schatten der Vergangenheit zu treten. Die Zahl der Zeitzeugen
schrumpft. Die Zahl der Vergesslichen steigt.

Aber Jahr fur Jahr zeigt sich am 9. November auch, dass die Vergangenheit
nicht vergeht. Man kann versuchen, sie zu verdrangen. Dann schwelt die
Wunde weiter; sie kontaminiert das Unterbewusstsein, so dass in schweren
Eruptionen das Gift an die Oberflache katapultiert wird, heute, Gott sei's geklagt,
immer noch und immer wieder gegen ,die Juden®, aber auch gegen die
,Fremden®, die angeblich das christliche Abendland bedrohen, die Muslime, die
Fllchtlinge, die Auslander. Dass es Probleme gibt — wer wollte das leugnen?
Aber dass sie durch Hassparolen gelost werden sollen — wer wollte das
glauben?

Jahr fur Jahr steigt die Bedeutung der Erinnerung an jene Terroraktion, die
zynisch ,Kristallnacht® genannt wurde, obgleich mit den Schaufenstern von
Laden, die als judisch galten, die abendlandische Zivilisation zu Bruch
gegangen ist: scheppernde Vorboten unsaglichen Leids.

Jahr fUr Jahr steigt die Bedeutung des 9. November — oder hat etwa die Zeit die
Wunden geheilt, die damals gerissen worden sind? Gewiss: Die Shoa war nicht
das Ende der Geschichte, Gott sei Dank nicht. Nicht das Ende der Juden,
obgleich sie es sein sollte, nicht das Ende der Menschheit, obgleich das Inferno
der Inhumanitat alles verschlungen hatte, ware niemand den Nazis und all ihren
Helfern in den Arm gefallen. Aber nichts kann ungeschehen gemacht werden;
uber nichts ist die Zeit hinweggegangen; mit der Zeit sind vielmehr neue
Wunden gerissen worden, die nicht verheilt, noch nicht einmal vernarbt sind.

Die Fragen sind also aktueller denn je:

Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat
geschwiegen?

Und die Fragen gehen weiter:

Was passiert, wenn Menschen hinschauen und den Mund aufmachen? Was
passiert, wenn Menschen ihre Augen und ihre Lippen verschliel3en?

Was passiert mit ihnen, und was passiert mit denen, die angeschaut oder
ubersehen, angehort oder Uberhdrt werden?

Die Zeugnisse, die wir in diesem Gottesdienst gehoért haben, von Pfarrer Hans
Karl Hack Uber die Vorkommnisse in Steele, Uber Artur Salzmann aus Borbeck,
der am 10. November von der Gestapo verhaftet wurde, und von Gertrud
Loewenstein, die erzahlt, wie der Augenarzt Dr. Schulte von Borbeck nach
Werden fuhr, um ihre GroBmutter aus dem jludischen Altersheim auf
Pastoratsberg zu holen und bei sich aufzunehmen, um sie zu retten — diese



Zeugnisse machen eines klar: Schweigen war kein Verhangnis, Reden war eine
Option. Wegschauen war kein Zwang. Hinschauen war eine Modglichkeit,
vielleicht nicht fur alle, aber doch fir viele. Am schlimmsten war es, hingeschaut
und nicht geredet — oder geredet, aber nicht hingeschaut zu haben. Und was in
der Vergangenheitsform gilt, gilt auch in der Gegenwart und wird in aller Zukunft
gelten.

Die Augen und den Mund aufzumachen, ist ein Gebot der Menschlichkeit,
insbesondere wenn man Taten sprechen lasst. Menschlich zu sein, kann einen
hohen Preis kosten. Je unmenschlicher die Verhaltnisse sind, desto hoher ist
er. Die Martyrer kdnnen ein Lied davon singen — nicht jene, die andere mit in
den Tod rei3en, wie heute (auch in den Medien) der Begriffs des Martyrers, des
Zeugen, oft pervertiert wird, sondern diejenigen, die es mit ihrem Leben bufRen
mussten und missen, dass sie Juden, dass sie Christen, dass sie
Kommunisten, dass sie Menschen sind. Die Martyrer, die wir kennen so kann
man einwenden, sind wenigstens noch gefragt worden, sei es auch pro forma;
sie hatten leugnen kdnnen, auch wenn es ihnen nichts genutzt hatte. Aber
gerade weil sie ausgesprochen haben, was sie gesehen haben, stehen sie fur
die Millionen, die niemand gefragt und auf die niemand gehért hat. Wir brauchen
diese Zeuginnen und Zeugen, nicht um uns reinzuwaschen, sondern um
unserer Erinnerung eine Stltze zu geben, einen Halt, einen Anstol}.

,Lauschen wir zurlck in das grauenhafte Schweigen jener Jahre, um die
Stimmen zu vernehmen, die am Wege aufstanden, um anzuklagen®, das
schrieb Ernst Wiechert 1946 in seiner ,Botschaft an die Lebenden®, die Uber
diesem Gottesdienst steht, und er fugte hinzu: ,so erkennen wir, dass viele von
ihnen verstummt sind flr alle Zeiten, erwlrgte Stimmen, zu deren Nachhall wir
die schuldigen Hande aufheben®. Das sind auch wir, die wir fast siebzig Jahre
spater leben — dank derer, die damals die Stimme erhoben, und dank derer, die
bis heute die Erinnerung bewahrt haben.

Scham und Schuld, Gewissen und Gedenken fuhren uns heute in diesem
Gotteshaus zusammen. Wir erheben die Hande — zum Gebet. Wir sind nicht frei
von Schuld, auch wenn wir uns personlich nicht die Finger schmutzig gemacht
haben. Wir lauschen zurtick — und mussen aufmerksam sein, um die ,erwlrgten
Stimmen*“ zu vernehmen.

Gibt es einen Grund, dass wir hier der Reichsprogrammnacht gedenken, in
einem Gotteshaus und mit einem Gottesdienst?

Wir brauchten in diesem Dom nicht zusammenzukommen, wenn diese Kirche,
wenn alle Kirche ein starkes Bollwerk gegen den Naziterror, eine freie Asylstatte
fur verfolgte Juden, ein groRes Nest des Widerstandes gegen die Herrschaft
des Todes gewesen ware.

Wir durften hier nicht zusammenkommen, wenn es nicht Christenmenschen wie
Nikolaus Grol gegeben hatte, die hier gebetet und selbst ihr Leben in der Nazi-
Apokalypse verloren haben.

Wir kénnten nicht zusammenkommen, wenn wir nicht glaubten, alle Ohnmacht,
alles Leid, alles Unrecht, aber auch allen Mut, alles Zeugnis, alle Rettung dem
anvertrauen zu durfen, der am 9. November — und davor und danach — sein
Gesicht verborgen hat, ohne dass wir wissen, warum.



Kdénnen wir das glauben? Wenn es einen Grund gibt, dann weil das Gedenken,
das Sehen und Horen von Anfang an der Pulsschlag unseres Glaubens ist,
sehen wir doch in Jesus selbst einen Martyrer vor Augen, eine ,erwurgte
Stimme*“, auf deren Echo wir lauschen, indem wir ,unsere schuldigen Hande
erheben®. Gerade das Gedenken dieses Martyriums, die Passionsgeschichte,
hat jedoch viel zu oft und allzu lange den Antijudaismus befeuert, der
ausgerechnet im Namen Jesu Christi gerechtfertigt, ja geboten werden sollte.
Die Juden wurden als ,Gottesmorder denunziert, leider durch alle
Konfessionen hindurch.

Erst nach der Shoa hat in den christlichen Kirchen eine Besinnung eingesetzt,
eine Umkehr im genauen Sinn des Wortes, die es uns wagen lasst, des 9.
Novembers 1938 zu gedenken. Nur als Beispiel, aufgrund meiner eigenen
Konfession: Vor 50 Jahren hat die katholische Kirche auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil in ihrer Erklarung ,Nostra Aetate®, zu deutsch: In unserer
Zeit, eine positive Israeltheologie zu entwickeln versucht, zaghaft nur, aber
immerhin doch so, dass eine bessere Zukunft im Blick stand. Noch fehlte es am
Eingestandnis eigener Schuld. Erst bei der Millenniumsfeier 2000 wird im
Petersdom gebetet: ,Lass die Christen der Leiden gedenken, die dem Volk
Israel in der Geschichte auferlegt wurden. Lass sie ihre Sinden anerkennen,
die nicht wenige von ihnen gegen das Volk des Bundes und der Seligpreisungen
begangen haben, und so ihr Herz reinigen.“ Manchen mag das noch zu
schwach erscheinen. Aber es sind stammelnde Versuche, die Sinde beim
Namen zu nennen und um Vergebung zu bitten — Gott und die Nachsten, die
Lebenden, die Uberlebenden und die Toten.

Der Grund dafur, dass ein solches Gebet keine Heuchelei zu sein braucht,
sondern von Herzen kommen kann, ist die Passionsgeschichte selbst. Der
Ausschnitt aus dem Lukasevangelium, den wir eben gehort haben, macht es
klar. Die Kreuzwegandachten, die in dieser und in vielen anderen Kirchen
gehalten werden, sollen die Erinnerung an jenen Moment tief in die
Volksfrommigkeit einsenken. ,5. Station: Simon von Cyrene hilft Jesus das
Kreuz tragen ... 8. Station: Jesus begegnet den weinenden Frauen®.

Halten wir uns die Situation vor Augen: Pontius Pilatus, der Statthalter des
Kaisers, hat Jesus zur Todesstrafe verurteilt. Der Delinquent muss selbst den
Kreuzesbalken auf den Weg zur Hinrichtungsstatte tragen, nach Golgotha, quer
durch die Stadt hinaus vor die Tore. Das ware die Stunde der Gaffer gewesen,
die mit Fingern auf den Gefolterten zeigen und sich ihrer eigenen Sicherheit
erfreuen wollen, indem sie sich am Anblick des leidenden Verbrechers weiden.
Heute, im Zeitalter von YouTube, gibt es mehr Gaffer denn je, die Folter- und
Hinrichtungssequenzen anschauen und weitergeben, um — ja, was eigentlich zu
tun? Jedenfalls nicht, um Mitgefuhl zu entwickeln und um Krafte zu sammeln,
dem Bosen zu widerstehen.

Das Evangelium nach Lukas gibt es den Gaffern allerdings keine Buhne.
Gewiss, spater, auf der Kreuzeshdhe, werden sie erscheinen, unvermeidlich,
aber die Leute, die sich von dem ,Schauspiel®, wie der Evangelist die 6ffentliche
Hinrichtung, eine abschreckende Inszenierung, nennt, haben anlocken lassen,
schlagen sich, nachdem der Vorhang gefallen (besser: zerrissen) ist, ,an die
Brust und kehren heim“ (Lk 23,48).



Doch in dem Evangelium, das heute, am 9. November zum Gedenken an die
Reichspogromnacht verkiindet worden ist, sind wir erst noch auf dem
Kreuzweg. Hier konzentriert sich der Evangelist Lukas auf Menschen, die nicht
wegschauen und nicht stumm bleiben, sondern hinschauen und reden, indem
sie Jesus beistehen. Wenn wir dieses Evangelium lesen, werden unsere Augen
auf diejenigen gerichtet, die ihre Augen auf das Opfer, auf Jesus, gerichtet
haben, der — so glauben wir — stellvertretend fur alle in den Tod gegangen ist,
um die Opfer zu ihrem Recht und die Tater zur Umkehr zu bringen; wenn wir
dieses Evangelium horen, werden unsere Ohren fur die Worte derjenigen
geodffnet, die ein Zeugnis abgelegt haben. In dieser Blickrichtung und in diesem
aktiven Horen zeigen sich jenes Leid und jenes Mitleid, das zum Geheimnis des
Glaubens gehort.

Der erste, der in Mitleidenschaft gezogen wird, ist Simon von Zyrene. Seine
Familie stammt aus Nordafrika, aus Libyen, einer der unruhigsten und
unsichersten Zonen der aktuellen Weltgeschichte. Er wird von den Soldaten,
die Jesus nach Golgotha fuhren, gezwungen, das Kreuz fur Jesus zu tragen. Er
hat sich nicht beworben; er wurde nicht gefragt; er konnte sich nicht wehren. Er
ist selbst ein Opfer geworden, aber er hat es dargebracht. Tausende Pilger
ahmen diesen Simon nach, wenn sie auf der Via Dolorosa durch die
Jerusalemer Altstadt ziehen — und hoffentlich die Fackel des Friedens in dieser
Stadt anzinden. Simon, so scheint es, ist der Zwang — im Ruckblick — zur
Befreiung geworden; jedenfalls findet sich seine Familie spater in den Spuren
der Nachfolge Jesu, die Simon gebahnt hat. Er sagt bei Lukas kein einziges
Wort; aber sein Schweigen ist beredt. Er fragt uns, wer Jesus — und wer
anderen, die wie er zur Schlachtbank gefuhrt werden — das Kreuz abzunehmen
bereit ist.

Noch starker ruckt Lukas die Frauen aus Jerusalem ins Blickfeld, die am
Wegesrand stehen und nicht etwa spotten und feixen, sondern klagen und
weinen. Diese Aufmerksamkeit ist doppelt typisch. Einerseits erzahlt Lukas oft
von Frauen, die nicht nur von Jesus beruhrt worden sind, sondern ihn auch aktiv
unterstitzt haben (Lk 7,36-50; 8,1ff.). Andererseits hat Lukas unterstrichen,
dass Jerusalem keineswegs geschlossen gegen Jesus steht, sondern auch
nach dem Urteil des Pilatus, der dem Druck der Stralle nachgegeben hat,
gespalten ist. In der Anrede Jesu: ,Tochter Jerusalems® kommt beides
zusammen. Die Frauen, die am Rande stehen, ricken in den Mittelpunkt. Sie
sind Judinnen. Sie reprasentieren die Heilige Stadt. Jede einzelne ist die
»1ochter Zion®.

Die Frauen mogen eine traditionelle Rolle als Klageweiber spielen, die vorab
schon einen Toten betrauern. Aber der Ritus kommt von Herzen. Er ist ein
gewaltfreier Widerstand, ein spiritueller Protest gegen das Unrechtsurteil des
romischen Richters, an dem die Hohenpriester mitgewirkt haben. Die Klage
entspricht spiegelbildlich dem Hosanna des Einzugs (Lk 19,28-40). Dort ist der
Jubel Uber Jesus im Gebet mit Gott verbunden worden, hier die Trauer. Die
Klage der Frauen ist keine Anklage Gottes, sondern ein Ruf, der Unrecht beim
Namen nennt, um es vor Gott nicht etwa zu rechtfertigen, sondern zur Sprache
zu bringen, damit er hort und redet. Das Motiv ist Mitleid. Die Frauen
durchbrechen die Mauer des Hasses, weil sie Mitgefuhl zeigen. In diesem



Moment sind sie viel naher bei Jesus als seine Junger, die das Weite gesucht
haben.

Jesus antwortet auf die Klage dreifach. Er kann den Frauen die Tranen nicht
ersparen; aber er nutzt ihr Mitleid, um sie auf die Gefahr aufmerksam zu
machen, in der sie selbst schweben.

Zuerst kehrt Jesus die Klage um — nicht, weil er das Mitleid zurlckwiese,
sondern weil er es widerspiegelt: ,Weint nicht Gber mich, weint vielmehr Uber
euch und eure Kinder“ (Lk 23,28). Um Jesus brauchen die Jerusalemer Frauen
nicht zu weinen, weil er sein Leiden angenommen hat; er weil3, dass er zwar
sterben, dass der Tod ihn aber nicht vernichten wird, wahrend die Frauen von
Jerusalem noch nicht einmal ahnen, was auf sie zukommt. Um sich selbst und
ihre Kinder mussen sie weinen, weil es zu Mord und Totschlag in der Heiligen
Stadt kommen wird und sie nicht nur um sich, sondern vor allem um ihre Kinder
Angst haben mussen. Diese Zerstorung ist eine Katastrophe, wie sie jenseits
von Eden oft geschieht, in der Heiligen Stadt aber besonders deprimiert. Trost
wird es so wenig geben wie fur Rachels Kinder in Rama, an die Matthaus beim
Kindermord in Bethlehem erinnert (Jer 31,5: Mt 2,18). Aber es gibt Jesus, der
den Kreuzweg geht und den Frauen sagen kann, dass dieser Weg nicht der
Weg ins Nichts ist — und dass es deshalb auch fur diejenigen, um die judischen
Mutter und ihre Kinder weinen werden, ein Jenseits des Elends gibt.

Als zweites unterstreicht Jesus die Grofde der kommenden Not mit einer bitteren
Seligpreisung (Lk 23,29). Wahrend in Israel gerade diejenigen seliggepriesen
werden, die Kinder haben, sollen sich hier gerade die Frauen ohne Kinder
glucklich schatzen — weil ihnen die Trauer um das verlorene Kind erspart bleibt.
Diese Seligpreisung, die so ganz anders ist als alle anderen Seligpreisungen,
ist kein Zynismus. Sie spielt die Grolde der Not, die apokalyptische Ausmalde
annehmen wird. Eher wollen Menschen sterben, als noch langer leiden zu
mussen, ohne Hoffnung auf Rettung: ,Dann werden sie anfangen, den Bergen
zu sagen: ,Fallt Gber uns!‘, und den Hugeln: ,Bedeckt uns!“ (Lk 23,30). Lukas
ist sicher, dass Jesus auf die Zerstorung Jerusalems und des Tempels im Jahr
70 n. Chr. vorausschaut. Der judische Historiker Flavius Josephus, ein
Zeitgenosse und Augenzeuge, hat mit qualender Genauigkeit beschrieben, wie
viele Menschen ihr Leben verloren haben, wie viel Blut vergossen worden, wie
viel Leid entstanden ist. Jesus fasst dieses Unglick ins Auge. Seine kleine
Passion ist ein Vorbote jener grolen Passion des judischen Volkes, die schon
damals das Ende der Geschichte schien — und es auch damals schon doch
nicht war. So wie die Zerstdérung der Heiligen Stadt und die Zerstérung des
Tempels das Judentum herausfordern musste, sich selbst neu zu erfinden, so
ist auch im 20. Jh., unter ganz anderen Vorzeichen und in ganz anderen
Dimensionen, der millionenfache Mord von Juden eine Katstrophe gewesen, die
ein neues, ein schrecklich verwundetes, ein schwer gezeichnetes und doch ein
neues Judentum hat hervorbringen mussen. Am 9. November wird auch dieses
Aufbruchs gedacht.

Eine Hilfe kann das dritte Bildwort sein, das sprichwortlich gewordene vom
grinen und vom durren Holz (Lk 23,31). Leider ist dieses Wort in den Strudel
antijudischer Exegese geraten, nach dem Motto: ,Wenn schon der gerechte
Jesus leiden musse — um wie viel mehr dann das ungerechte Jerusalem®. Aber
eine solche Deutung widerspricht dem Ethos der Passionsgeschichte. Tiefer
dringt die biblische Symbolik des Holzes, die den Kirchenvatern (aus jlidischer
Uberlieferung) vor Augen stand. Die Weisheit Salomos denkt an die Arche Noah



und sagt: ,Segen ruht auf dem Holz, durch das Gerechtigkeit geschieht (Weish
14,7; vgl. 4Makk 18,16), obgleich es selbst ,wertlos” war (Weish 10,4); die
Weisheit ist ein ,Holz des Lebens” (Spr 3,18; vgl. Ps 1,3; Jes 65,22; Jer 17,8).
Das durre Holz hingegen ist nach den Klageliedern Ausdruck der tiefen
Depression, in die das besiegte und gedemutigte Israel, damals, in der
babylonischen Gefangenschaft, gefallen ist (Kigl 4,8; vgl. Jes 56,3). Dass der
grune Baum verdorrt und der vertrocknete ergrunt, ist nachdem Propheten
Ezechiel ein Zeichen des grundstirzenden Heilshandelns Gottes durch das
Gericht (Ez 17,24; vgl. 21,3).

Hier lasst sich heute ansetzen, bei einer christlichen Exegese, die durch
judische Traditionen inspiriert ist. Das Wort vom grinen und vom durren Holz
ist eine versteckte, von Mitleid gepragte Prophetie der Zerstérung Jerusalems,
die eintreten, aber nicht das Ende Israels bedeuten wird. Wenn es fiir Jesus den
Weg durch den Tod zur Auferstehung gibt, dann auch fur die Tochter
Jerusalems und ihre Kinder.

Wer hat hingeschaut? Wer hat weggeschaut? Wer hat geredet? Wer hat
geschwiegen?

Jesus hat hingeschaut und geredet. Bevor er noch die heilige Stadt erreicht hat,
erzahlt Lukas, hat er sie vom Olberg aus betrachtet, inre Gegenwart und ihre
Zukunft. Er hat ihre kommende Zerstérung vor Augen — und er beweint die
Stadt, so wie die Tochter Jerusalems ihn beweinen werden (Lk 19,41). Dominus
flevit — ,Der Herr hat geweint®, so hei3t die kleine Kapelle am Olberg, die von
allen Jerusalempilgern besucht wird, hoffentlich nicht nur des schdnen
Ausblicks, sondern auch des Mitleids Jesu mit den getoteten Juden wegen.
Diese Szene gibt nach dem Lukasevangelium vor, wie die Christen seiner Zeit
auf die Zerstérung des Tempels reagieren sollen: nicht mit Anklagen und
Rechthaberei, sondern mit Mitleid, das sich im Zeugnis, im Gebet und in
tatkraftiger Anteilnahme erweist.

Die Frauen von Jerusalem, mitten aus dem judischen Volk, auch sie haben nicht
weggeschaut und geschwiegen, sondern hingeschaut und den Mund
aufgemacht, mit Klagen und Tranen. Sie werden von Lukas zu Vorbildern fur
alle, denen die Leidensgeschichte verkundet wird: Weinen und Klagen uber die
unschuldigen Opfer — in einer Hoffnung auf Gott, die ihn nicht festlegt, sondern
machen lasst, weil nur so alles gut werden kann.

Simon von Cyrene — er hat anpacken mussen. Wenn Glaubige das Kreuz wie
er hinter Jesus hertragen wollen, dann kann es kein halbes Engagement geben,
sondern nur ein Eintreten fur all die, fur die Jesus sein Leben hingegeben hat,
um ihnen das Leben zu schenken.

Ernst Wiechert kann uns helfen, das Evangelium so zu vernehmen, dass wir
still werden und zu hdren beginnen, um uns zu erinnern und frei zu sprechen,
aus dem Gedachtnis, in dieser Kirche, vor Gott und der Welt: ,Lauschen wir
zurick in das grauenhafte Schweigen jener Jahre, um die Stimmen zu
vernehmen, die am Wege aufstanden, um anzuklagen, so erkennen wir, dass
viele von ihnen verstummt sind fir alle Zeiten, erwirgte Stimmen, zu deren
Nachhall wir die schuldigen Hande aufheben®.

Thomas Sdding



Quelle:
https://www.oekumene-ack.de/aktuell/nachrichtenarchiv/artikel/gedenken-an-
reichspogromnacht-bleibt-aktuell (2025-08).



