
E.I_2023_03_01 
 

Lutherischer Weltbund. Deutsches Nationalkomitee 
 

Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis 
Orientierungshilfe für Delegierte und Interessierte in Vorbereitung auf die 

Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes (LWB) im September 
2023 in Krakau 

 
Der vorliegende Text wurde von einer christlichen Arbeitsgruppe aus Mitgliedern der 
Lutherischen Europäischen Kommission Kirche und Judentum (LEKKJ) und dem 
Deutschen Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes (DNK/LWB) verfasst für die 
Delegierten der Vollversammlung in Krakau. Die Handreichung reflektiert die 
historische und theologische Verantwortung der Kirche angesichts ihrer 
Mitverantwortung an jahrhundertelangem Antijudaismus und der Schoa. Sie bekräftigt 
die bleibende Erwählung Israels und weist jede Form der „Substitutionslehre“ sowie 
missionarische Bestrebungen gegenüber Jüdinnen und Juden entschieden zurück. 
Theologisch fordert sie eine Kirche, die ihr Selbstverständnis in beständiger Beziehung 
zu Israel bestimmt, Antisemitismus als Gotteslästerung verurteilt und den 
interreligiösen Dialog als Ausdruck des Glaubens an den treuen Gott Israels fortführt. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Theologie, Lutherische 
Europäische Kommission Kirche und Judentum (LEKKJ) 
 
 
Quelle: 
https://dnk-lwb.de/ressourcen/handreichung-zum-christlich-juedischen-verhaeltnis 
(2025-09). 



März 2023 

 

Handreichung zum christlich- 
jüdischen Verhältnis 
Orientierungshilfe für Delegierte und Interessierte in Vorbereitung auf die 
Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes (LWB) im September 2023 in Krakau 

 
Präambel  
Seit den Gräueltaten des Zweiten Weltkriegs und den Verbrechen der Schoa gibt es eine 
besondere deutsche Verantwortung sowohl was die Beziehungen zu Polen angeht als auch 
im Blick auf das christlich-jüdische Verhältnis. Im Bewusstsein dieser Verantwortung sind 
Mitglieder und Delegierte des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbundes 
(DNK/LWB) zusammen mit Schwestern und Brüdern aus Polen und anderen Mitgliedskirchen 
des LWB in Europa im Januar 2023 in Krakau und Auschwitz zusammengekommen. In 
Vorbereitung auf die kommende Vollversammlung des LWB haben sie sich dabei mit den 
Folgen der Ereignisse befasst, die vor 84 Jahren mit dem deutschen Überfall auf Polen 
begannen und vor 78 Jahren mit der Befreiung des Konzentrationslagers Auschwitz und der 
Kapitulation Deutschlands endeten. Die Zusammenkunft schloss auch einen Besuch der 
Gedenkstätte Auschwitz-Birkenau ein, bei der eine Kranzniederlegung an der ehemaligen 
Erschießungsmauer des Stammlagers Auschwitz sowie ein Moment der Besinnung am 
Gedenkplatz des Vernichtungslagers Auschwitz-Birkenau erfolgten. Zudem gab es 
Begegnungen mit jüdischen und christlichen, insbesondere evangelisch-lutherischen Polinnen 
und Polen. Die Geschichte der Stadt Krakau und ihrer Umgebung ist nicht nur verbunden mit 
Auschwitz, sondern steht auch für eine jahrhundertelange Tradition jüdischen Lebens mit 
zuletzt im Jahr 1939 über 100 Synagogen und Bethäusern und einem regen Austausch mit 
Jüdinnen und Juden aus anderen Teilen Europas. Vor diesem Hintergrund haben sich die 
Delegierten und Gäste einmal mehr mit den Grundlagen des christlich-jüdischen Verhältnisses 
auseinandergesetzt und die theologischen Neuansätze und Entwicklungen der 
zurückliegenden sieben Jahrzehnte in den Blick genommen. Viele Delegierte gehören Kirchen 
an, die mittlerweile auch durch offizielle Verlautbarungen und Beschlüsse ihrer Synoden ihr 
Verhältnis zum Judentum neu orientiert und ihre bleibende Verbundenheit etwa durch 
Änderungen ihrer Kirchenverfassungen zum Ausdruck gebracht haben. Im Folgenden finden 
sich wesentliche Aspekte und Erkenntnisse sowie aktuelle Herausforderungen der christlich-
jüdischen Beziehungen in einer knappen Handreichung zusammengestellt. Der vorliegende 
Text wurde von einer christlichen Arbeitsgruppe aus Mitgliedern der Lutherischen 
Europäischen Kommission Kirche und Judentum (LEKKJ) und dem Deutschen 
Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes (DNK/LWB) erstellt und von jüdischen 
Dialogpartnern mitgelesen. Der Text wurde am 10. Januar 2023 in Krakau im Rahmen der 
vorbereitenden Tagung des DNK/LWB auf die kommende Vollversammlung beraten.  



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  2 
 

Inhalt 
 

I. Zur christlich-jüdischen Lerngeschichte  

1. Die neutestamentlichen Schriften beschreiben innerjüdische Diskussionsprozesse. 
2. Das Christentum als politischer Machtfaktor macht das Judentum zum Feindbild. 
3. Die Entwicklung sowohl christlicher wie jüdischer Lehre und Kultur geschieht in 

Abgrenzung von und Kooperation mit dem Gegenüber. 
4. Jüdische Hebräisch-Lehrende werden zu Wegbereitenden auch der Lutherbibel.  
5. Die Reformation bekräftigt das altkirchliche „Feindbild Judentum“. 
6. In Seelisberg wird 1947 ein Grundstock für einen theologischen Neuansatz in den 

Beziehungen der Kirchen zum Judentum nach der Schoa gelegt. 
7. Die Herabsetzung des Judentums als „überwundene Vorstufe des Christentums“ wird 

nach 1945 allmählich als problematische Lehre des Christentums erkannt: Die Lehre 
von der Ersetzung des Judentums durch die Kirche wird mehrheitlich nicht mehr 
vertreten. 

8. Gottes Treue zu seinem erwählten Volk Israel wird als Ausweis der Verlässlichkeit 
Gottes gewertet, von der auch die Kirche lebt. 

 
 

II. Wichtige Lernergebnisse 

1. Luthers Sicht des Judentums und seine Herabsetzungen von jüdischen Menschen und 
jüdischer Tradition entsprechen weder biblischer noch historischer Wirklichkeit. 

2. Christinnen und Christen sind nicht berufen, Israel als dem Volk Gottes den Weg zu 
Gott und seinem Heil zu weisen. Eine gezielte kirchliche „Judenmission“ wird daher 
abgelehnt. 

3. Das Wort „Israel“ steht für eine Gemeinschaft und ein Land, heute auch für eine Nation 
und einen Staat, der für die jüdische Gemeinschaft weltweit eine wichtige Größe 
darstellt. 

4. Kirche und Christenmenschen leben und reden vom Gott Israels als dem Vater Jesu 
Christi in der Gegenwart und Anwesenheit Israels. 

5. Die Kirche braucht für ihr Selbstverständnis einen steten Bezug auf Israel. 
6. Jesus ist von der Kirche als Teil Israels wahrzunehmen. 
7. Das Neue am Christentum ist nicht im Sinne einer Überlegenheit zu verstehen, 

sondern im Sinne einer jüngeren Entwicklung, einer erneuten Bekräftigung des 
Bisherigen und dabei in Teilen anderen Interpretation als im rabbinischen Judentum.  

8. Säkularisierungsprozesse in Neuzeit und Moderne haben Varianten und Neuauflagen 
der kirchlich getragenen Judenfeindschaft hervorgebracht. 

 
 

III. Aktuelle Herausforderungen 

1. Kenntnisse der Schriften des Alten Testaments, der rabbinischen Literatur und der 
Traditionen des Judentums gehören zu einem verantwortlichen christlichen Glauben 
hinzu und sind daher zu vertiefen. 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  3 
 

2. Wo direkte Begegnungen von Christinnen und Christen mit Jüdinnen und Juden im 
Alltag nicht möglich sind, ist dennoch das Wissen um christliche und jüdische 
Auslegungstraditionen wachzuhalten und zu fördern. 

3. Zur Überwindung von Feindschaft und Hass gegenüber Jüdinnen und Juden gehört 
die klare Verurteilung jeglicher Form des Antisemitismus in Theologie und 
Gesellschaft: Judenfeindschaft ist Gotteslästerung. 

4. Wo das Recht auf Existenz und die Sicherheit des Staates Israel infrage gestellt 
werden, ist ein deutlicher Widerspruch erforderlich.  

5. Im öffentlichen Diskurs sind jüdische und christliche Menschen herausgefordert, ihre 
überlieferten Glaubenstraditionen auch in nichtreligiösen und säkularen Kontexten 
verstehbar zu machen. 

6. Für das Miteinander in der menschlichen Gesellschaft ist es wichtig, um die spezifisch 
geprägte eigene Perspektive zu wissen und Verschiedenheit und Widerspruch zu 
respektieren.   

7. Für die Vollversammlung in Krakau ist ein Geist wünschenswert, der sensibel macht 
für das Schmerzvolle und die gefährlichen Vereinfachungen in Geschichte und 
Gegenwart.  

8. Die Fortsetzung des christlich-jüdischen Dialogs und der Einsatz für ein 
vertrauensvolles Miteinander bleiben auch für die Zukunft eine zentrale Aufgabe.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  4 
 

 

I. Zur christlich-jüdischen Lerngeschichte 
1. Die neutestamentlichen Schriften beschreiben innerjüdische Diskussionsprozesse 

Nicht nur Jesus, Paulus, Maria, die Jüngerinnen und Jünger und die ersten Christusgläubigen 
waren jüdisch, auch das Neue Testament lässt sich ganz im Judentum des ersten und frühen 
zweiten Jahrhunderts verstehen. Die Auseinandersetzungen dort sind innerjüdische Konflikte. 
Es gab keine fest gefügte jüdische Lehre, gegen die Jesus, Paulus und die anderen 
Christusgläubigen hätten verstoßen oder rebellieren können. Einige Jüdinnen und Juden 
konnten an Jesus als den erwarteten Messias glauben, andere konnten das nicht. Es gab 
Übereinstimmungen, verschiedene Vorstellungen und auch Streit – aber das war Teil des 
Ringens um die Frage, was Jüdischsein bedeuten soll. Auch die Schriften des Neuen 
Testaments gehören noch ganz in das Judentum hinein und zeugen von diesem Ringen. 

2. Das Christentum als politischer Machtfaktor macht das Judentum zum Feindbild 

Jüdisch-christliche Begegnungen hat es immer gegeben. Auch in den ersten Jahrhunderten, 
als sich frühe Kirche und rabbinisches Judentum herausbildeten und auseinander 
entwickelten, hat es einen kontinuierlichen Austausch gegeben. Dazu gehörten häufig auch 
Abgrenzungen und Polemik. Mit dem Aufstieg des Christentums zum politischen Machtfaktor 
wurde die christliche Polemik im Römischen Reich für Jüdinnen und Juden zunehmend zur 
Gefahr, gerade wenn sich Christinnen und Christen auf Kosten des Judentums als neues und 
wahres Israel profilierten. Das Judentum galt als veraltet und überholt, das Christentum als die 
zeitgemäße Überwindung des alten Glaubens. Die christliche Lehre hat “das Judentum” zum 
Feindbild gemacht, “die Juden” galten als die anderen, die nicht zuletzt die Schuld am Tod 
Jesu hätten. “Jüdisches” wurde zur Projektionsfläche für all das, was das Christentum nicht 
sein wollte und wovon sich christliche Menschen fernhalten sollten. Martin Buber hat das mit 
einem treffenden Wortspiel als “Vergegnung” bezeichnet. 

Die Auseinandersetzungen waren nicht nur akademisch-theologischer Natur, sondern hatten 
praktische Folgen. Die jüdische Bevölkerung im christlichen Europa wurde, wenn sie ihren 
Traditionen folgte, in den folgenden Jahrhunderten erniedrigt, gedemütigt und verfolgt. Nach 
christlichen Vorstellungen sollten die Jüdinnen und Juden so unwürdig und verachtet leben, 
dass die Christinnen und Christen an diesen Lebensumständen einen Beweis für die Wahrheit 
und Überlegenheit ihres eigenen christlichen Glaubens buchstäblich sehen konnten. 

3. Die Entwicklung sowohl christlicher wie jüdischer Lehre und Kultur geschieht in 
Abgrenzung von und Kooperation mit dem Gegenüber 

Die jüdische Religion entwickelte sich ebenfalls weiter und brachte eine reiche jüdische Kultur 
hervor. Sie behauptete sich auch mit einer eigenen Lehre gegen alle Unterstellungen und 
zahlreiche bösartige Anfeindungen Es gab Innovationen, teilweise auch dank der 
Auseinandersetzung und dem Zusammenleben mit dem Christentum. Die Entwicklung des 
Judentums wurde dabei seit dem 7. Jahrhundert auch stark durch die islamische Umgebung 
geprägt und beeinflusst. Durch derlei Begegnungen wurden der kulturelle Austausch und 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  5 
 

Wissenstransfer vorangebracht. Wenn sich christliches Interesse am Judentum und jüdischer 
Kultur zeigte, waren jüdische Gesprächspartner und Gesprächspartnerinnen in der Regel zum 
Austausch bereit.  

4. Jüdische Hebräisch-Lehrende werden zu Wegbereitenden auch der Lutherbibel  

Als christliche Gelehrte im späten Mittelalter Interesse an der hebräischen Sprache der 
alttestamentlichen Schriften zeigten, waren sie angewiesen auf jüdische Lehrende, die ihnen 
diese Sprache näher brachten. Ohne solche jüdischen Lehrenden hätte es keine 
Grammatiken, Wörterbücher und Textausgaben gegeben, die es Martin Luther und anderen 
ermöglicht haben, die Bücher des Alten Testaments in der Originalsprache zu verstehen. Ohne 
diese jüdischen Lehrenden hätte es also auch keine Lutherbibel gegeben und ohne sie wäre 
die Umsetzung des reformatorischen “sola scriptura” nicht denkbar gewesen. 

Jüdische und christliche Menschen lesen diese biblischen Schriften unterschiedlich: die einen 
als TaNaCH, als Zusammenstellung der 5 Bücher Mose (Tora), der Propheten (Neviim) und 
der Schriften (Chetuvim), die anderen als Altes Testament, die einen aus der Perspektive der 
mündlichen Lehre in Talmud und Midrasch, die anderen aus der Perspektive der 
neutestamentlichen Christusoffenbarung. Entsprechend unterschiedlich verwenden sie sie in 
ihren Gottesdiensten. Seit dem 18. Jahrhundert haben jüdische Gelehrte immer wieder auf die 
Bedeutung der Bibel als gemeinsamer Basis von Juden- und Christentum verwiesen, nicht 
zuletzt, um sich gegen antijüdische Unterstellungen zu wehren. Das war auch als 
Dialogangebot an die christliche Theologie gemeint, wurde von dieser aber bis 1945 meist 
ignoriert.  

5. Die Reformation bekräftigt das altkirchliche „Feindbild Judentum“ 

Die Reformation hat allerdings die altkirchliche Überzeugung und ihr Feindbild bekräftigt, dass 
es hier nur ein Entweder – Oder geben kann, hier die Wahrheit der Christinnen und Christen, 
da die Lügen der Jüdinnen und Juden, hier die erst in Christus eröffnete Bedeutung der 
alttestamentlichen Botschaft, da die Blindheit der Jüdinnen und Juden für die Schrift und ihr 
verkehrter Anspruch auf eigene legitime Zugänge ohne den Glauben an Christus. Indem die 
Reformation auch kritisches Denken und Bildung gefördert hat, hat sie damit zugleich einer 
stets reformbedürftigen Kirche („semper reformanda“) die Möglichkeit für eine Neubewertung 
des Judentums eröffnet, auch wenn sich diese erst sehr viel später verwirklicht hat.  

6. In Seelisberg wird 1947 ein Grundstock für einen theologischen Neuansatz in den 
Beziehungen der Kirchen zum Judentum nach der Schoa gelegt 

Vor 1945 haben nur einzelne Stimmen für eine differenzierte Wahrnehmung des Judentums 
plädiert und sich für einen respektvollen Umgang und Austausch eingesetzt. Mit den zehn 
Thesen von Seelisberg beginnt im Sommer 1947 ein neues Kapitel in den christlich-jüdischen 
Beziehungen. Christliche und jüdische Männer und Frauen aus verschiedenen europäischen 
Ländern sowie den USA, Kirchenleute, Großrabbiner, Akademikerinnen und Akademiker und 
Teilnehmende mit unterschiedlichen Professionen haben damals in der Schweiz eine 
bahnbrechende Grundsatzerklärung verabschiedet, die wegweisend für den Dialog geworden 
ist. Gegen den Judenhass haben sie die Gemeinsamkeiten von Judentum und Christentum 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  6 
 

betont und eingeschärft, dass das Christentum ohne seine jüdischen Wurzeln nicht zu denken 
ist. Ebenso bahnbrechend war, wie dieses Dokument zustande gekommen ist – nämlich in 
einer echten jüdisch-christlichen Kooperation. 

Die Konferenz von Seelisberg kommt zu dem Schluss, dass ein Schwarz-Weiß-Denken in die 
Irre führt und die Botschaft der Bibel Alten und Neuen Testaments christliche und jüdische 
Menschen viel eher zusammenführen sollte als zum Hass anzustacheln. Und nicht zuletzt führt 
sie vor Augen, dass es immer eine Wahl zwischen der Verachtung des oder der Anderen und 
einer Begegnung auf Augenhöhe gibt.   

7. Die Herabsetzung des Judentums „als überwundene Vorstufe des Christentums“ 
wird nach 1945 allmählich als problematische Lehre des Christentums erkannt: Die 
Lehre von der Ersetzung des Judentums durch die Kirche wird mehrheitlich nicht 
mehr vertreten 

Der u.a. in Seelisberg angestoßene Prozess führte in den folgenden Jahren und Jahrzehnten 
zu einem Neuansatz in den Beziehungen der Kirchen zum Judentum und im theologischen 
Denken über das Judentum. Dieser Neuansatz war Teil eines gesamtgesellschaftlichen und 
politischen Prozesses in Deutschland, aber auch in der internationalen Ökumene. Das 
weltweite Erschrecken über die Gräueltaten des Zweiten Weltkriegs und dabei v.a. auch über 
die millionenfache Ermordung jüdischer Menschen in den von der nationalsozialistischen 
Diktatur organisierten Vernichtungslagern hat vielerorts zu einem neuen Nachdenken und 
Umdenken geführt. Dabei gerieten sowohl die Strukturen des totalitären Denkens als auch die 
antijüdische Ausrichtung theologischer Denkfiguren in den Fokus. Auf der Suche nach 
Gründen und Ursachen, die zu dieser menschengemachten Katastrophe geführt haben, und 
in dem dringenden Wunsch, eine Wiederholung solcher Verbrechen zu verhindern, haben sich 
auch Kirchen daran gemacht, ihr tradiertes Bild vom Judentum und Jüdinnen und Juden 
genauer in den Blick zu nehmen. Die Suche nach einer neuen Verhältnisbestimmung führte 
zu Fragen nach den jeweiligen jüdischen und christlichen Gottesverständnissen, nach dem 
Verhältnis der beiden Testamente der christlichen Bibel und nach den Wurzeln des 
Christentums und des zeitgenössischen Judentums im antiken Judentum. Zugleich haben 
christliche Kirchen begonnen, problematische christliche Vorstellungen zu benennen und zu 
korrigieren, die die Herabsetzung des Judentums betreffen, die Jüdinnen und Juden als 
“Feinde Jesu” bezeichnen oder für die Tötung Jesu verantwortlich machen und die das 
jüdische Volk als “verworfen”, “verflucht” und für ein “ständiges Leiden bestimmt” 
wahrnehmen.  

Die Vermeidung und Überwindung dieser Lehren, die das Christentum über viele Jahrhunderte 
geprägt haben, wird dabei nicht nur als Gebot der Stunde unter dem Eindruck von Schoa und 
Nationalsozialismus verstanden. Jene Lehren werden vielmehr als grundsätzlicher Irrweg der 
christlichen Kirche erkannt, die sich biblisch und theologisch nicht rechtfertigen und 
verantworten lassen. Insofern war die tiefgreifende Erschütterung aufgrund der historischen 
Ereignisse der Jahre 1933 bis 1945 zwar der konkrete Anlass, aber nicht der theologische 
Grund für die Neuorientierung. Vielmehr begannen Kirchen damit, im Lichte der historischen 
Ereignisse ihre vorhandenen und verbreiteten biblischen und theologischen Vorstellungen 
einer gründlichen und kritischen Revision zu unterziehen. Die Entwicklung erreichte in den 
70er und 80er Jahren des letzten Jahrhunderts zunehmend mehr theologische Fakultäten und 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  7 
 

kirchliche Synoden. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hielt im Jahr 1991 als 
Konsens fest, dass die Lehre von der Ersetzung des Judentums durch die Kirche (Substitution) 
nicht mehr vertreten werde, da die biblisch bezeugte Treue Gottes zu seinem Volk Israel nicht 
hinfällig geworden sei, sondern vielmehr weiterhin bestehe. Viele Mitgliedskirchen der EKD 
und der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD) haben sich 
seither in Verlautbarungen, Beschlüssen und Arbeitshilfen in diesem Sinne positioniert. Es ist 
zu hoffen, dass diese Auffassung in Zukunft Bestand hat und weitere Zustimmung findet.   

8. Gottes Treue zu seinem erwählten Volk Israel wird als Ausweis der Verlässlichkeit 
Gottes gewertet, von der auch die Kirche lebt 

In der Folge dieser Entwicklung wurde das Verständnis des ungekündigten Bundes Gottes 
und der bleibenden Erwählung Israels Grundsatz der kirchlichen Erneuerung. Es bildete die 
Basis für den Glauben an die Treue Gottes und die Verlässlichkeit der biblischen Zusagen, 
von denen auch die Kirche lebt. Dabei soll nicht übersehen werden, dass dieser Prozess der 
Neuorientierung nicht gradlinig verlief, sondern oft auch schleppend. Manche Konflikte und 
Kontroversen halten bis heute an. Denn die Neuorientierung bedeutete in der Konsequenz 
auch die Aufgabe bestimmter kirchlicher Positionen und Haltungen.  

 

II. Wichtige Lernergebnisse 
1. Luthers Sicht des Judentums und seine Herabsetzung von jüdischen Menschen und 

jüdischer Tradition entsprechen weder biblischer noch historischer Wirklichkeit 

Bereits zum 500. Geburtstag Martin Luthers hatten 1983 die lutherischen Teilnehmenden an 
der Konsultation des Internationalen jüdischen Ausschusses für interreligiöse Konsultationen 
und des Lutherischen Weltbundes erklärt: „Die wüsten antijüdischen Schriften des 
Reformators können wir [...] weder billigen noch entschuldigen.“1 Anlässlich des 500. 
Jahrestags der Reformation geriet der Reformator erneut in den Blick, dessen judenfeindliche 
Äußerungen nicht unkommentiert und unwidersprochen bleiben konnten. Die Synode der EKD 
spricht 2015 von judenfeindlichen Denkmustern und von einer Schuldgeschichte sowie von 
unverhülltem Judenhass bei Luther: „Luthers Sicht des Judentums und seine Schmähungen 
gegen Juden stehen nach unserem heutigen Verständnis im Widerspruch zum Glauben an 
den einen Gott, der sich in dem Juden Jesus offenbart hat.“2 Auch die Mitgliedskirchen von 
EKD und VELKD haben sich zum Teil in eigenen Kundgebungen und Befassungen mit dem 
in dieser Hinsicht problematischen Erbe Luthers auseinandergesetzt. 

2. Christinnen und Christen sind nicht berufen, Israel als dem Volk Gottes den Weg zu 
Gott und seinem Heil zu weisen. Eine gezielte kirchliche „Judenmission“ wird daher 
abgelehnt.  

Eine weitere Konsequenz der Neuorientierung zeigt sich in einer veränderten Antwort auf die 
Frage der sogenannten „Judenmission“. Ebenfalls im Zusammenhang mit dem 
Reformationsjubiläum hat die Synode der EKD dazu ausgeführt: „Christen sind – ungeachtet 
ihrer Sendung in die Welt – nicht berufen, Israel den Weg zu Gott und seinem Heil zu weisen. 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  8 
 

Alle Bemühungen, Juden zum Religionswechsel zu bewegen, widersprechen dem Bekenntnis 
zur Treue Gottes und der Erwählung Israels.“3 Zwar sind Religionswechsel als Ausdruck 
persönlicher Erfahrungen und Entscheidungen damit nicht grundsätzlich ausgeschlossen, 
sondern auf Grundlage der auch kirchlich bejahten Religionsfreiheit möglich, sie sind aber 
ausdrücklich nicht Ziel des jüdisch-christlichen Gesprächs. Eine gezielte kirchliche 
„Judenmission“ wird daher abgelehnt. 

3. Das Wort „Israel“ steht für eine Gemeinschaft und ein Land, heute auch für eine 
Nation und einen Staat, der für die jüdische Gemeinschaft weltweit eine wichtige 
Größe darstellt 

Der Name Israel hat heute mehrere Bedeutungen. Er steht ursprünglich als Ehrenname für 
den Erzvater Jakob (1. Mose 32, 29), dann für eine Gemeinschaft, die seit biblischen Zeiten 
besteht, sowie für ein Land. Nach heutigem Verständnis wird die Vorstellung von der 
Gemeinschaft als Religionsgemeinschaft und als Volk oder Nation aufgespalten. Die 
Bezeichnung Israel umfasst beides oder kann jedes davon bezeichnen. Dazu kommt seit 1948 
ein Staat mit dem Namen Israel, der für die jüdische Gemeinschaft weltweit eine wichtige 
Größe nicht nur in religiöser Hinsicht darstellt. Bei einer Konsultation des Lutherischen 
Weltbundes 2001 wurde festgehalten: “Wir erkennen die Bedeutung des Landes Israel für das 
jüdische Volk und seine zentrale Stellung in den Verheissungen Gottes an. Daher bestätigen 
wir, dass die Verbindung des jüdischen Volkes mit dem Land keine rassistische Ideologie ist, 
sondern ein zentrales Element des jüdischen Glaubens.”4  

4. Kirche und Christenmenschen leben und reden vom Gott Israels als dem Vater Jesu 
Christi in der Gegenwart und Anwesenheit Israels 

Die Kirche ist nicht Israel. Die Kirche ist mit Israel verbunden. Die Kirche lebt in der Gegenwart, 
in der Anwesenheit Israels. Christenmenschen sollten daher so reden, dass sie sich der 
Gegenwart bzw. Anwesenheit Israels bewusst sind, auch können sie nicht so reden, dass sie 
für Israel (im Sinne von: an der Stelle Israels) sprechen. Wenn Christenmenschen von der 
Vergangenheit und in Formen der Vergangenheit reden, was besonders im Blick auf die 
biblische Vergangenheit nötig ist, dann sollten sie von beider Vergangenheit und nicht etwa 
von Israels Vergangenheit und christlicher Gegenwart reden. Israel ist keine vergangene 
Größe, die durch die Kirche überwunden oder überlebt worden wäre.  

5. Die Kirche braucht für ihr Selbstverständnis einen steten Bezug auf Israel 

Heutiges Judentum und Christentum haben ihren gemeinsamen Ursprung im biblischen Israel 
und im antiken Judentum. Das drückt sich im genealogischen Bild der Geschwister- oder 
Vetternschaft aus, aber auch im botanischen Bild von den Zweigen eines Baumes (so eine 
mögliche Interpretation des Gleichnisses von Röm 11). Seit dem frühen zweiten Jahrhundert 
haben christliche Lehrende die Bezeichnung „Israel“ auf Kosten des jüdischen Volkes als 
Ehrentitel für die christliche Kirche verwendet und die Christenheit etwa als „neues Israel“ 
verstanden.  

Die damit verbundene Vorstellung von einer Ersetzung (Substitution) des „alten“ Israel durch 
ein „neues“ in Gestalt der Kirche hat sich als fatal erwiesen. Sie taucht in der kirchlichen 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  9 
 

Gegenwart gelegentlich auf und ist zurückzuweisen. Das heutige Volk Israel versteht sich im 
Unterschied zur Kirche in einer direkten leiblich-kulturell-familiären Kontinuität mit dem 
biblischen Israel, während die Kirche eine davon unterschiedene Identität entwickelt hat, die 
für sich keine „familiäre“ Verbundenheit mit Jakob/Israel oder der Generation, die am Sinai 
stand, beanspruchen kann. Die Kirche braucht demnach für ihr Selbstverständnis einen steten 
Bezug auf Israel. Beschreibungen der Selbst- und Fremdwahrnehmung von Christinnen und 
Christen und ihren jüdischen Gesprächspartnerinnen und -partnern bedürfen des 
gegenseitigen Respektes, der gegenseitigen Hochschätzung und der Beachtung des 
jeweiligen Selbstzeugnisses. 

Rabbinisches Judentum und Christentum sind Geschwister-Religionen, die auf der 
gemeinsamen Basis der Bibel entstanden sind, die Verwendung des Bildes von der Mutter-
Tochter-Beziehung von Judentum und Christentum sollte nicht das Missverständnis 
transportieren, als sei das Judentum mit dem „Alten Testament“ gleichzusetzen, das 
gewissermaßen von der nächsten Generation beerbt worden wäre.  

6. Jesus ist von der Kirche als Teil Israels wahrzunehmen 

Der Jude Jesus aus Nazareth steht vor dem Auseinandergehen als Israel und Kirche, als 
Juden und Jüdinnen bzw. Christen und Christinnen. Insofern steht er in doppelter Weise 
zwischen beiden: Er ist Israel entfremdet worden, weil er von Fremden beansprucht wurde und 
wird. Er ist der Kirche fremd, weil sie sich von seiner ursprünglichen Gemeinschaft getrennt, 
entfremdet hat. Es ist der Kirche nicht aufgetragen, Angehörige Israels aus deren 
Gemeinschaft zu lösen, um sie zu Anhängerinnen und Anhängern Jesu im kirchlichen bzw. 
christlichen Sinne zu machen. Damit würde die Kirche diese Entfremdung fortsetzen und 
vertiefen. Es ist der Kirche geboten, Jesus als Teil Israels wahrzunehmen. Bei einer 
Konsultation des Lutherischen Weltbundes im Jahr 2001 wurde festgehalten: “ChristInnen 
bemühen sich zusehends mehr, die jüdischen Wurzeln des Christentums zu suchen und das 
Jüdischsein Jesu und der Apostel zu verstehen.”5 Dass Jesus Jude war, wie es auch Luther 
nicht bezweifelte, ist eine so zentrale Einsicht, dass es vor diesem Hintergrund umso 
unverständlicher erscheint, dass im Mai 1939 elf evangelische Landeskirchen in Eisenach das 
sog. „Institut zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche 
kirchliche Leben“ gründeten, in dessen Tätigkeit u. a. versucht wurde, einen nicht jüdischen 
Ursprung Jesu nachzuweisen.   

7. Das Neue am Christentum ist nicht im Sinne einer Überlegenheit zu verstehen, 
sondern im Sinne einer jüngeren Entwicklung, einer erneuten Bekräftigung des 
Bisherigen und dabei in Teilen anderen Interpretation als im rabbinischen Judentum 

Bei den Schriften, die christlicherseits als „Altes“ und „Neues“ Testament bezeichnet werden, 
handelt es sich nicht um zwei im Widerspruch stehende Textsammlungen. Insbesondere ist 
jeder Vorstellung von Überlegenheit (Triumphalismus) zu wehren. In einer Erklärung der 
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Amerika heißt es: „… we understand the designation of 
‚old‘ to refer to the fact that the books are chronologically earlier than those of the New 
Testament, but in no way inferior or abrogated. Indeed, without the foundation of the witness 
of biblical Israel, the New Testament would be nearly unintelligible.”6 Ebenso wie „alt“ und 
„neu“ sind auch andere evangelische, apostolische und kirchliche Gegenüberstellungen (gar 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  10 
 

Dichotomien) statt im Sinne von „gut“ gegen „böse“ in ihren oft einander ergänzenden 
Qualitäten zu begreifen (etwa Gesetz plus Gnade und Wahrheit, Joh 1,17). 

Biblisch ist mit dem „Neuen Testament“ kein Textkorpus gemeint, sondern der „neue Bund“, 
der sich in der Eucharistiefeier verwirklicht. Die Gemeinde der Christusgläubigen lebte im 
Vertrauen darauf, dass in Tod und Auferweckung Jesu der im Buch Jeremia verheißene neue 
Bund bestätigt und bekräftigt wurde (vgl. Jer 31, 31-34). Als Christusgläubige hofften sie 
darauf, in der Eucharistie an diesem Bund teilzuhaben und die Hingabe Jesu und seine 
Auferstehung und damit das kommende Gottesreich zu vergegenwärtigen. Dieses Verständnis 
stellt zwar eine andere („neue“) Interpretation der Schriften dar, als diese sich im zeitgleich 
formierenden rabbinischen Judentum entwickelt, sie geschieht aber unter Bezugnahme auf 
dieselben Schriften, die später von der Kirche als die Schriften des „Alten Testaments“ 
identifiziert wurden. Daher ist auch für Christinnen und Christen heute die gesamte Bibel als 
bleibende Bezugsgröße des eigenen Glaubensverständnisses wahrzunehmen.  

8. Säkularisierungsprozesse in Neuzeit und Moderne haben Varianten und Neuauflagen 
der kirchlich getragenen Judenfeindschaft hervorgebracht 

Ob es in der Antike eine spezifische Judenfeindschaft gab oder diese nur eine Variante überall 
anzutreffender Fremdenfeindschaft war, mag in der historischen Wissenschaft strittig sein. Die 
Kirche hat jedenfalls mit ihrer Geschichte der Judenfeindschaft eine schreckliche Kontinuität 
und Massivität von Judenfeindschaft in der Welt verbreitet, indem sie ihr Selbstverständnis 
häufig über ein antijüdisches Feindbild definierte. Hinzu kommt, dass auch Nationalismus und 
die Bildung der Nationalstaaten mit der damit einhergehenden evangelischen Theologie die 
Ausgrenzung befördert haben. Auch die teilweise säkularisierte Judenfeindschaft in der 
Moderne ist ohne die Muster und Motive aus christlichem Judenhass nicht zu verstehen. Es 
ist die Aufgabe von Theologie und Kirche, diese antijüdischen Projektionen und Muster zu 
entschlüsseln und jeder Abwertung und Dämonisierung von Jüdinnen, Juden und Judentum 
entgegenzutreten. 

 

III. Aktuelle Herausforderungen 
1. Kenntnisse der Schriften des Alten Testaments, der rabbinischen Literatur und der 

Traditionen des Judentums gehören zu einem verantwortlichen christlichen Glauben 
hinzu und sind daher zu vertiefen 

Im Licht der schmerzvollen Lerngeschichte des christlich-jüdischen Verhältnisses gilt es, 
einmal Erkanntes zu sichern und im neuen Kontext zur Geltung zu bringen, zumal in einer Zeit, 
in der totalitäre und exklusiv nationalistische Tendenzen sich international wieder verstärkt 
Gehör verschaffen. Die Kenntnis der jüdischen Wurzeln des Christentums, der bleibenden 
jüdisch-christlichen Verbundenheit und der bis heute in der Diaspora und im Land Israel 
praktizierten jüdischen Traditionen und Lebensvollzüge gehört zu einem verantwortlichen 
christlichen Glauben hinzu. Die Lutherische Europäische Kommission Kirche und Judentum 
hat dazu festgehalten: “Die christliche Gemeinde ist im jüdischen Volk entstanden und bedarf 
daher zur Bestimmung ihrer Identität einer Beziehung zum Judentum.”7 Diese Beziehung ist 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  11 
 

mit dem Tod und der Auferstehung Jesu Christi nicht abgeschlossen, weil die jüdische Identität 
Jesu nach wie vor ebenso besteht wie die gemeinsamen Ursprünge und die aktuellen 
Bezugnahmen auf biblische Texte in den jeweiligen christlichen und jüdischen 
Auslegungsgemeinschaften.  

2. Wo direkte Begegnungen von Christinnen und Christen mit Jüdinnen und Juden im 
Alltag nicht möglich sind, ist dennoch das Wissen um christliche und jüdische 
Auslegungstraditionen wachzuhalten und zu fördern 

Wenn das Jüdische im alltäglichen Lebenskontext mancherorts vielleicht weniger sichtbar ist, 
sind Begegnung und Beziehung vor allem als Wissen um einander zu gestalten. Diese 
Kenntnis und dieses Wissen wird sich notwendigerweise in allen kirchlichen Bereichen 
vermitteln: im rechten Verständnis des Verhältnisses von Altem und Neuem (Erstem und 
Zweitem) Testament, in der Predigt, im Glaubensunterricht, in der akademischen Bearbeitung 
klassischer (häufig verkürzend als Dichotomien beschriebener) Theologumena, im sozialen 
und diakonischen Engagement und im anwaltschaftlichen Einsatz für einen grundsätzlich 
respektvollen Umgang mit vorhandener Verschiedenheit. Die dazugehörige Haltung 
signalisiert eine grundsätzliche Offenheit und Interesse, wie sie auch für interreligiöse 
Gespräche insgesamt wichtig sind.8  

3. Zur Überwindung von Feindschaft und Hass gegenüber Jüdinnen und Juden gehört 
die klare Verurteilung jeglicher Form des Antisemitismus in Theologie und 
Gesellschaft. Judenfeindschaft ist Gotteslästerung. 

Antisemitismus kann verschiedene Formen annehmen. Beim Versuch, ihn zu definieren, gibt 
es unterschiedliche Schwerpunktsetzungen. Im Kern geht es um Haltungen und Handlungen, 
die darauf abzielen jüdisches Leben in der Welt einzuschränken, zu diskreditieren und 
herabzuwürdigen bis dahin, es offen zu verfolgen und zu bekämpfen. Christinnen, Christen 
und Kirchen haben sich über weite Strecken der Geschichte maßgeblich an der Konstruktion 
eines negativen jüdischen Feind- und Zerrbildes beteiligt, um davon dann ihr eigenes 
Selbstverständnis umso positiver abheben zu können. Christinnen und Christen sind daher 
aufgerufen, besonders aufmerksam auf die vorhandenen vielfältigen Varianten der 
Feindschaft gegenüber Jüdinnen und Juden zu achten, sie zu entlarven und zu benennen und 
ihnen entschieden entgegenzutreten. Im Wissen um ihre bleibende Verbindung mit dem 
Judentum, können sie Antisemitismus daher nur als gotteslästerlich wahrnehmen.   

4. Wo das Recht auf Existenz und die Sicherheit des Staates Israel infrage gestellt 
werden, ist ein deutlicher Widerspruch erforderlich  

Feindschaft gegenüber Jüdinnen und Juden kann sich auch in einer Haltung zeigen, die sich 
gegen den Staat Israel wendet. Mitunter verschwimmen dabei die Grenzen zwischen legitimer 
Kritik an israelischer Regierungspolitik und pauschaler Verurteilung des Staates mit allen 
seinen Bürgerinnen und Bürgern. Problematisch ist es auch, wenn sich in die Kritik antijüdische 
Ressentiments und Stereotypen mischen. Daher sind immer die konkreten Motive und 
Absichten mit zu berücksichtigen. Einer Haltung, die das Existenzrecht des Staates bzw. die 
Sicherheit seiner Bürgerinnen und Bürger infrage stellt, ist eindeutig und unmissverständlich 
zu widersprechen. Mit Blick auf den Israel-Palästina Konflikt stehen Christinnen und Christen 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  12 
 

vor der Aufgabe, eine „doppelte“ Solidarität zu üben. Die Evangelisch-Lutherische Kirche in 
Amerika hat es so ausgedrückt: „Our efforts to ‚live out our faith with love and respect for the 
Jewish people‘ properly go hand-in hand with our awareness, accompaniment and advocacy 
in relation to Palestine and the Palestinians.“9 Die Solidarität mit den Menschen in Israel und 
den palästinensischen Gebieten erstreckt sich selbstverständlich auch auf die dort lebenden 
christlichen Glaubensgeschwister und Kirchen. Das Land Israel mit seinen biblischen Orten 
hat auch für Christinnen und Christen weltweit eine religiöse Bedeutung.10 Indem ihnen 
Frieden und die Achtung der Menschenrechte in Israel und den palästinensischen Gebieten 
gleichermaßen am Herzen liegen, setzen sie sich für alle diejenigen ein, die sich inmitten der 
vorhandenen Konflikte und Verwundungen für Dialog, Ausgleich und Versöhnung engagieren. 

5. Im öffentlichen Diskurs sind jüdische und christliche Menschen herausgefordert, 
ihre überlieferten Glaubenstraditionen auch in nichtreligiösen und säkularen 
Kontexten verstehbar zu machen 

Religionsfreiheit im modernen Sinn gewährt auch die Freiheit, sich von Religion abzuwenden. 
Judentum und Christentum stehen daher auch vor der Aufgabe, ihre jeweiligen 
Überlieferungen an die kommenden Generationen zu vermitteln. Die Herausforderung 
jüdischer wie christlicher Identität besteht darin, sich in schnell säkularisierenden 
Gesellschaften Gehör zu verschaffen und die jeweiligen und gemeinsamen religiösen 
Wertvorstellungen verstehbar zu formulieren und zu vertreten. Ihr gemeinsamer Glaube an 
den Einen Gott und ihre Rückbindung an gemeinsame biblische Schriften kann dabei auch 
zum gemeinsamen Handeln führen. Das wird unter den Zeichen von Migration, Klimawandel 
und ungleicher Verteilung von Chancen und Lebensmöglichkeiten in Zukunft noch dringlicher 
werden.  

6. Für das Miteinander in der menschlichen Gesellschaft ist es wichtig, um die 
spezifisch geprägte eigene Perspektive zu wissen und Verschiedenheit und 
Widerspruch zu respektieren  

Gesellschaften, die von religiöser und kultureller Vielfalt geprägt werden, sind herausgefordert, 
mit dieser Vielfalt konstruktiv umzugehen und den darin liegenden Reichtum zu entdecken. 
Die Geschichte der christlich-jüdischen Beziehungen hält dabei wichtige Hinweise bereit. Sie 
zeigt einerseits, welche Abgründe sich auftun, wenn Christinnen und Christen anders 
Denkende und anders Glaubende ausgrenzen, diskriminieren und verfolgen. Andererseits hält 
sie aber auch die Erkenntnis bereit, dass Menschen trotz unterschiedlicher religiöser 
Auffassungen und Anschauungen von einer gemeinsamen Wurzel gehalten werden. Die 
bleibende Verbindung des Christentums mit dem Judentum bedeutet ja aus christlicher Sicht 
zugleich auch, dass jüdische Anfragen an bestimmte christliche Vorstellungen zum innersten 
Kern des Glaubens hinzugehören. Die eigene Betroffenheit und geschichtliche Erfahrung 
prägen jede Analyse der Wirklichkeit. Eine verlässliche und offene Beziehung ist dabei die 
beste Bedingung dafür, auch kritische Themen miteinander und in gemeinsamer 
Verantwortung angehen zu können. Zu diesen gehören nachdrücklich auch globale Fragen 
von Recht und Gerechtigkeit.  



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  13 
 

7. Für die Vollversammlung in Krakau ist ein Geist wünschenswert, der sensibel macht 
für das Schmerzvolle und die gefährlichen Vereinfachungen in Geschichte und 
Gegenwart 

Auf Basis einer christlich-jüdischen Beziehung, die ihre Wurzel im gemeinsamen Glauben an 
den Einen Gott hat und die sich der schmerzvollen Geschichte bewusst ist, werden Christinnen 
und Christen sich nachdrücklich jeglicher polemischen Verkürzung im internationalen wie auch 
inner- und interkirchlichen Diskurs widersetzen und die gefährlichen Vereinfachungen in 
Geschichte und Gegenwart zu vermeiden suchen.  

Wenn die Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes an einem geschichtlich besonders 
beladenen Ort wie Krakau die “Lutherische Weltfamilie” insgesamt in diesem Sinne zu 
sensibilisieren vermag, ist das ein wichtiger Schritt auf dem Weg.  

8. Die Fortsetzung des christlich-jüdischen Dialogs und der Einsatz für ein 
vertrauensvolles Miteinander bleiben auch für die Zukunft eine zentrale Aufgabe 

Das Engagement für grundlegend erneuerte und gelingende christlich-jüdische Beziehungen 
ist aus christlicher und lutherischer Perspektive eine zentrale Lebensfrage für Theologie und 
Kirche. Dass ein solcher Weg zu einem neuen Verhältnis nach 1945 möglich wurde und dass 
jüdische Menschen Christinnen und Christen die Hand gereicht haben, ist ein unverdientes 
Geschenk angesichts der christlichen „Lehre der Verachtung“, an der auch die lutherischen 
Kirchen ihren Anteil haben. Der Neuanfang zeigt, dass es Alternativen zum Hass und zur 
Diskriminierung gibt und dass es Menschen gibt, die diesen Weg eingeschlagen haben. Ihr 
Engagement hat Vertrauen und Gemeinschaft wachsen lassen und verpflichtet zur 
Fortsetzung und Vertiefung des Dialogs. Diese Errungenschaften haben das Potenzial, andere 
Menschen zu inspirieren, dass Liebe und Achtung auch Jahrhunderte alte Feindbilder 
überwinden können. 

 
1 Erklärungen der Konsultation des Internationalen jüdischen Ausschusses für interreligiöse 
Konsultationen (IJCIC) und des Lutherischen Weltbundes (LWB), Stockholm 1983, in: LWB 
Dokumentation 48/2003: Jüdisch-lutherische Beziehungen im Wandel? Im Auftrag des LWB hg. von 
Wolfgang Grieve und Peter N. Prove, hier S. 209. Die Erklärungen der Konsultation wurden von der 7. 
Vollversammlung des LWB 1984 in Budapest dankbar entgegengenommen und den Mitgliedskirchen 
des LWB zum Studium und zur Beachtung empfohlen. 
2 Kundgebung Martin Luther und die Juden – Notwendige Erinnerung zum Reformationsjubiläum“ 2. 
Tagung der 12. Synode der EKD, 8. bis 11. November 2015 Bremen. 
3 Kundgebung „... der Treue hält ewiglich.“ (Psalm 146,6) – Eine Erklärung zu Christen und Juden als 
Zeugen der Treue Gottes. 3. Tagung der 12. Synode der EKD, Magdeburg 3. bis 9. November 2016. 
4 Konsultation des Lutherischen Weltbundes über ‘Antijudaismus und Antisemitismus heute’ in 
Dobogókö 2001, LWB Dokumentation Nr. 48, S. 219. 
5 Konsultation des Lutherischen Weltbundes über ‘Antijudaismus und Antisemitismus heute’ in 
Dobogókö 2001, in: LWB Dokumentation Nr. 48, S. 218. 
6 ELCA Consultative Panel on Lutheran-Jewish Relations, Preaching and Teaching “with Love and Re-
spect for the Jewish People”, 2022, S. 6. Vgl. zum Verständnis der dualen Kategorien alt und neu bei 
Luther auch: Um des Evangeliums willen. Gesetz und Evangelium, Glaube und Werke, Alter und Neuer 
Bund, Verheißung und Erfüllung. Eine Handreichung für Predigerinnen und Prediger, im Auftrag der 
VELKD hg. v. Christine Axt-Piscalar und Andreas Ohlemacher, Leipzig 2021.  
7 Erklärung zur Begegnung zwischen lutherischen Christen und Juden, verabschiedet auf der 
Jahrestagung der Lutherischen Europäischen Kommission Kirche und Judentum, Driebergen, 8. Mai 
1990, I.5. 



Handreichung zum christlich-jüdischen Verhältnis  14 
 

 
8 Vgl. dazu: Was jeder vom Judentum wissen muss, im Auftrag der Kirchenleitung der VELKD hg. von 
Christina Kayales und Astrid Fiehland van der Vegt, 9. Aufl. 2005 sowie: Um des Evangeliums willen. 
Gesetz und Evangelium, Glaube und Werke, Alter und Neuer Bund, Verheißung und Erfüllung. Eine 
Handreichung für Predigerinnen und Prediger, im Auftrag der VELKD hg. von Christine Axt-Piscalar und 
Andreas Ohlemacher, Leipzig 2021. 
9 ELCA Consultative Panel on Lutheran-Jewish Relations, Preaching and Teaching “with Love and Re-
spect for the Jewish People”, 2022, S. 31. 
10 Vgl. dazu: Gelobtes Land? Land und Staat Israel in der Diskussion. Eine Orientierungshilfe, hg. i. 
Auftr. der Evangelischen Kirche in Deutschland, der Union Evangelischer Kirchen in der EKD und der 
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, Gütersloh 2012.  


	E.I_2023_03_01 Signaturblatt.pdf
	E.I_2023_03_01 LWB_LEKKJ christl.jüd.Verhältnis.pdf

