
E.II_2013_12 
 

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD) 
 

Luthers Schriften über die Juden 
Theologische und politische Herausforderungen 

 
Die VELKD macht veröffentlicht zum Thema „Luthers Schriften über die Juden“ einen 
Text von Prof. Dr. Volker Weymann. Dieser stellt ausführlich die theologischen Inhalte 
von Martin Luthers Schriften über die Juden dar, geht dabei aber auch auf die 
politische Dimension ein. Luther begann 1523 mit einer Haltung, die auf freundlichen 
Umgang und Dialog abzielte, um unter den Juden den Zugang zum Christentum zu 
fördern. Jedoch entwickelte sich seine Position später zu extremer Feindseligkeit, wie 
in seiner Schrift von 1543 („Von den Juden und ihren Lügen“), in der er Juden 
diffamierte und zu ihrer Vertreibung aufrief. Historische und theologische Erklärungen 
vermuten Enttäuschung über ausbleibende Konversionen, gepaart mit einer religiösen 
Abwehrhaltung. Diese Entwicklung stellt eine bleibende Herausforderung für die 
theologische Reflexion und den christlich-jüdischen Dialog dar. Die kritische 
Auseinandersetzung mit Luthers Schriften eröffnet jedoch Perspektiven für Toleranz 
und gegenseitigen Respekt im interreligiösen Gespräch. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Reformation, Luther, Martin, 
Antijudaismus 
 
 
Quelle: Texte aus der VELKD, Nr. 168 – Dezember 2013. 



EinleitungAus dem Inhalt

ISSN 2190-7625                           Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD
Nr. 168 - Dezember 2013

Luthers Schriften über die Juden
Theologische und politische Herausforderungen

Luthers Schriften über die Juden

Theologische und politische Herausforderungen

Volker Weymann

A. Erste Anstöße

 Seite 3

B. Konfliktreiche Auseinandersetzung
Seite 7

1. Zur Schrift „Daß Jesus Christus ein geborner Jude sei“ (1523)
Seite 9

2. Zu Luthers Antwort auf das Begehren 
des Josel von Rosheim (1537)

Seite 11
3. Zu der berüchtigten Schrift „Von den Juden 

und ihren Lügen“ (1543)
Seite 13

4. Zur Schmähschrift „Vom Schem Hamphoras“ (1543)
Seite 20

5. Zu Luthers letzten öffentlichen Worten wider die Juden
Seite 22

C. Und doch Perspektiven?
Seite 24

1. Identität über Abgrenzungen oder aus gemeinsamer Quelle?
Seite 24

2. Entkräftung des Vorwurfs, Juden seien Christus-Mörder!
Seite 27

3. Toleranz aus Glauben?
Seite 30

Zum Verfasser

 - Seite 33

Was lange Zeit eher die innertheologische Lutherrezeption be-
schäftigte, fordert – im Horizont von „Luther 2017 – 500 Jahre 
Reformation“ – auch zum gesellschaftlichen und medialen Dis-
kurs heraus: Das Verhältnis des Reformators Martin Luther zum 
Judentum und zu seinen jüdischen Zeitgenossen, wie dies insbe-
sondere in seinen Schriften über die Juden ersichtlich wird. Die 
Auseinandersetzung damit ist gerade in Deutschland unumgäng-
lich und findet zugleich weit darüber hinaus Interesse. Nimmt 
man Luthers Texte zum Judentum und deren Wirkung ernst, er-
gibt sich die Notwendigkeit einer Klärung komplexer Fragen.

Offensichtlich hat sich Luthers Haltung gegenüber den Juden 
während seines Lebens von beachtlicher Offenheit zu verhee-
render Abwehr gewandelt. Welche Gründe lassen sich für diese 
Kurskorrektur finden? Und wie ist dieser Bruch historisch und 
theologisch zu beurteilen? Wieweit könnten zudem in der not-
wendig sachkritischen Auseinandersetzung mit Luthers Äuße-
rungen zu den Juden Perspektiven entstehen, die gleichsam mit 
Luther gegen Luther weiter weisen? 

Der VELKD liegt an einer differenzierten Klärung dieser Fra-
gen. Dazu leistet der hier publizierte Text von Prof. Dr. Volker 
Weymann (Freiburg), der von 1994 bis 2006 Rektor des Theo-
logischen Studienseminars der VELKD in Pullach war, einen 
Beitrag. Darin werden Luthers Schriften zum Judentum auf ihre 
theologischen und politischen Aspekte hin untersucht – samt der 
Kehrtwende, die bei ihm trotz der Kontinuität in der Interpretati-
on des Alten Testaments auf Christus hin wirksam wurde. Warb 
Luther doch 1523 zunächst – im Widerspruch zu dem, was zu 
seiner Zeit üblich war – um ein freundliches Zusammenleben mit 
den Juden, um ihnen auf diese Weise den Zugang zum Zeugnis 
von Christus offen zu halten. Später plädierte er jedoch statt für 
die Duldung von Juden in protestantischen Territorien für deren 
Vertreibung – verbunden mit maßloser, ja unsäglicher Polemik in 
seinen Schriften von 1543. 

1523 ließ sich Luther entschieden davon leiten, dass der Zu-
gang zum Glauben allein durch das Wort Gottes, keinesfalls 
aber mit Gewalt erfolgen könne und dürfe. So unterschied 
er deutlich zwischen der Wahrheitsfrage und der Machtfra-
ge. Doch wurde diese Unterscheidung von ihm nicht durch-
gehalten. Luthers Kampf um die Wahrheit verband sich 
bei ihm mit Aufrufen zur Anwendung von Macht, ja Gewalt.  
Wie konnte es dazu kommen?



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

2

EinleitungZu beachten ist allerdings, dass Luther, bei aller wilden Polemik gegen die Juden 
und trotz seiner unsäglichen „judenpolitischen“ Ratschläge, dem Vorwurf, die Juden 
hätten Christus getötet, durchweg widersprochen hat. Damit widersetzte er sich dem 
religiösen Ursprung und der kirchlichen Begründung eines christlichen Antijudaismus. 
Beachtlich bleibt zudem, dass Luther das Wort „Toleranz“ in die deutsche Sprache 
eingeführt und die Wendung „Toleranz Gottes“ geprägt hat. Könnte darin nicht die 
Quelle der Toleranz aus dem Glauben zu finden sein? Und welcher Grund wäre da-
mit für verlässliche Offenheit im interreligiösen Gespräch gegeben – wie zumal im 
christlich-jüdischen Dialog?

Der im Folgenden abgedruckte Beitrag entstand als Grundlage für einen Vortrag zum 
Thema „Luther und die Juden – mit Herausforderungen bis heute“, den der Autor im 
Rahmen der Reihe „Umstrittene Toleranz. Impulse und Schattenseiten der Reformati-
on“ am 9. Oktober 2013 im Haus der Kirche, Dreikönigskirche Dresden, gehalten hat.

Dr. Eberhard Blanke
(Leiter der Presse- und Öffentlichkeitsarbeit der VELKD)



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

3

Luthers Schriften über die Juden

Theologische und politische Herausforderungen

A. Erste Anstöße

Zwischen Luthers sog. „Judenschriften“ zeichnen sich bei aller Kontinuität in 
der Interpretation des Alten Testaments auf Christus hin heftige Gegensätze 
ab.  Luthers Schrift von 1523 „Daß Jesus ein geborner Jude sei“ läuft auf die 
Pointe hinaus: „Will man yhn (sc. den Juden) helffen, so mus man ... Christ-
licher liebe gesetz an yhn uben und sie freuntlich annehmen, ... da mit sie 
ursach und raum gewynnen, bey und umb uns tzu seyn, unser Christlich lere 
und leben tzu horen und sehen.“ Damit widerspricht Luther der Einstellung 
den Juden gegenüber, wie sie von der römischen Kirche damals vertreten 
üblich war: „Denn sie haben mit den Juden gehandelt als weren es hunde und 
nicht menschen, haben nichts mehr kund thun denn sie schelten und yhr gutt 
nehmen, wenn man sie getaufft hat“.1 Dagegen plädierte Luther für freundli-
chen Umgang und entsprechendes Zusammenleben mit den Juden, um ihnen 
Zugang zum Zeugnis von Jesus Christus offen zu halten. Doch steht dazu 
zwanzig Jahre später Luthers Plädoyer in scharfem Kontrast. In seiner Schrift 
„Von den Juden und ihren Lügen“, die Anfang des Jahres 1543 veröffentlicht 
wurde, vertritt er mit Nachdruck: „UNSern Ober Herren, so Jüden unter sich 
haben, wündsche ich und bitte, das sie eine scharffe barmhertzigkeit wollten 
gegen diese elende Leute uben... Wil das nicht helffen, So müssen wir sie, 
wie die tollen hunde aus jagen, damit wir nicht, jrer greulichen lesterung und 
aller laster teilhafftig, mit jnen Gottes zorn verdienen und verdampt werden.“2 
Schon diese kurze Passage zeigt, wie Luther gegenüber den „Oberherren“ 
der inzwischen protestantischen Territorien mit maßloser Polemik gegen die 
Juden sein judenpolitisches  Plädoyer vertritt, das auf deren Austreibung hi-
nauslief.

Unverkennbar bildet Luthers wüste antijüdische Polemik verbunden mit sei-
nem Plädoyer für scharfe Maßnahmen gegen Juden bis hin zu deren Aus-
treibung aus reformatorischen Territorien in seinen Schriften aus dem Jahr 
1543 mit Nachwirkungen bis in den Antisemitismus des Dritten Reiches eine 
Herausforderung zumal für den christlich-jüdischen Dialog bis heute – und 
dabei besonders für die evangelisch-lutherischen Kirchen. Dafür, wie diese 
sich der unumgänglichen Herausforderung zu stellen suchen, soll hier eine 
Stimme aus den USA stehen. Der Kirchenrat der Evangelisch-Lutherischen 
Kirche in Amerika verabschiedete im April 1994 eine Erklärung, die an die 
Jüdische Gemeinschaft gerichtet war. Darin heißt es: „Wir, die wir seinen (sc. 
Luthers) Namen und sein Erbe tragen, müssen voller Schmerz zur Kenntnis 
nehmen, was Luther in seinen späten Schriften gegen die Juden an antijüdi-
schen Äußerungen und gewalttägigen Empfehlungen vertreten hat... Wir ver-
werfen diese gewaltsamen Beschuldigungen und bringen nicht minder unsere 
tiefe wie beständige Sorge zum Ausdruck über deren tragische Auswirkung 
auf spätere Generationen... So drücken wir unsern dringenden Wunsch aus, 
unsern Glauben an Jesus Christus mit Liebe und Respekt gegenüber dem 

1 Martin Luther, Daß Jesus ein geborner Jude sei (1523) in: WA 11, 336.315.
2 Martin Luther, Von den Juden und ihren Lügen (1543) in: WA 53, 541f.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

4

jüdischen Volk zu leben. Wir erkennen im Antisemitismus einen Widerspruch 
zum Evangelium, ja dessen Verleugnung“3.

Bei Luther ist zwischen 1523 und 1543 in seinen Äußerungen über die Juden 
wie in seinen judenpolitischen Optionen ein Kurswechsel, ja ein Bruch unver-
kennbar. Es macht den Anschein, dass bei ihm eine frühere judenfreundliche 
– durch eine spätere judenfeindliche Haltung abgelöst wurde.4 Damit bleibt 
allerdings die Frage akut, wie es bei ihm zu dieser Korrektur, diesem Bruch 
kommen konnte. Verbreitet ist in dieser Hinsicht die Annahme, die Hoffnung 
des jüngeren Luther, Juden würden sich dank der Neuentdeckung des Evan-
geliums zum Christentum bekehren, sei später einer bitteren Enttäuschung 
gewichen.5 Ob aber solch gleichsam psychologische Erklärung für Luthers 
Kurskorrektur deren Gründe hinreichend zu erfassen vermag, muss sich zei-
gen.

Zumal für Christen und Kirchen, die Martin Luther in theologischer Hinsicht 
wie für Glauben und Leben entscheidende Entdeckungen verdanken, blei-
ben Luthers Spätschriften gegen die Juden eine schwere Hypothek. Wie ist 
mit dieser Hypothek umzugehen? Geschähe dies schuldbewusst, so lägen 
die beiden Varianten nahe: Wo dies unumgänglich ist, wird man sich davon 
distanzieren und Luther seiner verrückten Äußerungen wegen anklagen, ja 
beschuldigen; zugleich könnte man, soweit dies irgend möglich ist, versu-
chen, dies und jenes zu beschönigen, um Luther zu entschuldigen. Will man 
aber an den Kern notwendiger Auseinandersetzung herankommen, so geht 
es statt um schuldbewusste um quellenbewusste Wahrnehmungen. So soll es 
hier um eine sachkritische Auseinandersetzung gehen. Dazu gehört es auch, 
dass wir wo angezeigt Luther gegen Luther ins Feld führen. Dabei wäre es ein 

3 (Internet-Fassung von) „Declaration of ELCA to Jewish Community“ – „The Church Council of 
the Evangelical Lutheran Church in America on April 18, 1994, adopted the following document 
as a statement on Lutheran-Jewish relations: ... Luther proclaimed a gospel for people as we 
really are, bidding us to trust a grace sufficient to reach our deepest shames and adress the 
most tragic truths. In the spirit of truthtelling, we who bear his name and heritage must with pain 
acknowledge also Luther`s anti-Judaic diatribes and the violent recommendations of his later 
writings against the Jews... (W)e reject this violent invective, and yet more do we express our 
deep and abiding sorrow over this tragic effects on subsequent generations... (W)e express our 
urgent desire to live our faith in Jesus Christ with love and respect for the Jewish people. We 
recognice in anti-Semitism a contradiction and an affront to the Gospel“.
4 Dazu Thomas Kaufmann, Luthers „Judenschriften“. Ein Beitrag zu ihrer historischen Kontex-
tualisierung, 2011, 128: „Überhaupt sollte man die ausgeprägten Kontinuitätsmotive in Luthers 
Beurteilung des Judentums – ungeachtet der Kurskorrektur in Bezug auf die praktische Ju-
denpolitik! – beachten, die es in theologischer Hinsicht nicht angemessen erscheinen lassen, 
eine frühere, ´judenfreundlichere` von einer späteren, ´judenfeindlichen` Entwicklungsphase 
zu unterscheiden.“
5 Diese Sicht war 1911 von Reinhold Lewin, später Rabbiner in Leipzig und in Königsberg, in 
seiner Breslauer Doktorarbeit vertreten worden: Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur 
Geschichte der Juden in Deutschland während des Reformationszeitalters (1911), Nachdruck 
1973. In seinem Resümee (a.a.O., 110) schrieb er, die Hoffnung, wie sie in Luthers Schrift von 
1523 zum Ausdruck gekommen war, die Juden würden sich „unschwer seinem neuen Evan-
gelium anschließen“, habe ihn in späteren Jahren zunehmend mit Enttäuschungen in dieser 
Hinsicht konfrontiert. – Übrigens wurde Lewins gründliche historische Studie auch aus Kreisen 
der evangelischen Theologie gewürdigt: für seine an der philosophischen Fakultät eingereichte 
Doktorarbeit erhielt „Lewin ... den Jahrespreis der evangelisch-theologischen Fakultät Breslau“ 
(Johannes Wallmann, Luthers Stellung zu Judentum und Islam in: Luther. Zeitschrift der Luther-
Gesellschaft 57/1986, 59).



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

5

Gewinn, wenn die notwendig sachkritische Auseinandersetzung mit Luther 
sich im Blick auf uns selbst zu einer selbstkritischen Sicht hin öffnet.

Zum Schluss dieser ersten Anstöße soll die Situation der Juden im Spätmit-
telalter und in der Zeit der beginnenden Reformation unter einigen wichtigen 
Aspekten in den Blick kommen – so zunächst in rechtlicher und politischer 
Hinsicht. Im Spätmittelalter haben Königreiche Westeuropas Juden das Exis-
tenzrecht verweigert und sie vertrieben: so 1290 aus England, ebenso an-
gesichts der Flüchtlinge von dort bald darauf aus Frankreich. Als in Spanien 
1492 Granada als letzte islamische Stadt erobert war, wollte das Königtum die 
Zentralgewalt auch mithilfe religiöser Einheit stärken. So wurden die Juden 
(wie dann 1497 in Portugal) vor die Wahl gestellt, sich taufen zu lassen oder 
das Land zu verlassen. Zuflucht fanden die Vertriebenen weithin im östlichen 
Mittelmeerraum unter türkischer Herrschaft.6 Im Deutschen Reich  waren sie 
aufgrund vertraglicher Vereinbarungen in einzelnen Städten und Territorien 
„befristet geduldet“.7 Doch sind etwa in Wittenberg „nach 1422 keine Juden 
sicher nachzuweisen ... Die einzige Stadt, in der Luther gelebt hat und in der 
Juden geduldet waren, war ... Eisleben, wo er (sc. am Ende seines Lebens) 
deren Austreibung betrieb. Eine ,judenfreie‘ Stadt war in Luthers Lebenswelt 
also der Normalfall.“8 – In wirtschaftlicher Hinsicht waren Juden von vielen 
Berufen, zumal durch die Zünfte aus dem Handwerk ausgeschlossen. So 
blieb ihnen kaum anderes übrig als das Geldgeschäft. Diese ökonomisch not-
wendige Aufgabe wurde von ihnen wahrgenommen, war es doch den Christen 
verboten, für Kredite Zins zu nehmen. Doch zogen Juden sich damit den Vor-
wurf der Wucherei auf den Hals. Denn als Geldverleiher waren sie zumal für 
die Territorialherren von Interesse, als deren „Kammerknechte“ sie galten und 
von denen diese „Judensteuern“ kassierten. Die dadurch gesteigerten Zinsen 
provozierten freilich unter der Bevölkerung gegen sie den Vorwurf der Wu-
cherei und Hass. Wie Zinsnehmen im Spätmittelalter Christen verboten, doch 
Juden als Privileg gegen Auflagen gestattet war, sah Luther das Zinsnehmen 
für ausgeliehenes Geld als sozialschädlich und als unchristlich an.  Und doch 
konnte er Juden in dieser Hinsicht als Werkzeug des Zornes Gottes über die 
unchristlichen Völker sehen.9 

6 Vgl. Helmar Junghans, Martin Luther und die Juden in: Die Zeichen der Zeit 50/1996, 162.
7 Thomas Kaufmann, Vertreiben, aber nicht töten. Luthers Umgang mit Abweichlern war ein 
Impuls für allgemeine Toleranz in: zeitzeichen 4/2013, 26.
8 Thomas Kaufmann (Anm. 4), 156f. – Freude über sog. judenfreie Gebiete war übrigens als 
ein Zeichen seines Antijudaismus bei Erasmus von Rotterdam anzutreffen. So konnte er in 
einem Brief aus dem Jahr 1516 oder 1517 lobend vermerken, Frankreich sei der „reinste und 
blühendste Teil der Christenheit, weil einzig Frankreich nicht mit Ketzern, böhmischen Schis-
matikern, mit Juden und halbjüdischen Maranos infiziert ist.“ (dies in: Heiko A. Oberman, Wur-
zeln des Antisemitismus. Christenangst und Judenplage im Zeitalter von Humanismus und 
Reformation, 1981, 48.)
9 Martin Luther, Deuteronomium Mosi cum annotationibus (1525) in: WA 14; 655,35 – 656,7. 
Dazu die Übersetzung aus: Walther Bienert, Martin Luther und die Juden. Ein Quellenbuch mit 
zeitgenössischen Illustrationen, mit Einführungen und Erläuterungen, 1982, 86f: „Doch hat das 
Volk der Juden stärker und vorzüglicher das Recht nicht nur zum Zurückverlangen von Aus-
geliehenem, sondern auch, wie es hier heißt, zum Ausleihen gegen Zinsen an die Leute und 
zum Einholen von Zinsen; und dies aufgrund göttlicher Ermächtigung, die dieses so festgesetzt 
hat und erlaubt. Gott nämlich ist der Herr über alles, er nimmt nicht nur weg Geld und Gut, 
Herrschaften und Reiche, wem er will; er gibt sie auch, wem er will. Wenn Gott also zur Bestra-
fung von Völkern diese durch Zins und Wucher züchtigen will und die Ausführung den Juden 
befiehlt, dann tun die Juden gut daran, daß sie sich gehorsam als Werkzeug Gottes bewähren 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

6

Ein weiterer Aspekt der schwierigen Situation von Juden war damit gege-
ben, dass sie in sozialer Hinsicht exponiert, weil vor aller Augen gezeichnet 
waren. Sie - genauer: die jüdischen Männer mussten auf Mantel oder Kappe 
einen gelben Fleck bzw. Ring tragen.10 – Nicht zuletzt waren die Juden einer 
Reihe von stereotypen, allerdings tief wurzelnden Vorurteilen ausgesetzt. So 
wurde ihnen seit den Pestepidemien Mitte des 14. Jahrhunderts angebliche 
Brunnenvergiftung angelastet. Regelmäßig wurden sie der Hostienschändung 
verdächtigt, wonach geweihte Hostien dem Tabernakel entnommen von ihnen 
angeblich durchbohrt worden seien. Noch brutaler – zumal in seiner Auswir-
kung auf die Beschuldigten – war der Vorwurf, sie raubten christliche Knaben 
und töteten sie, um an deren Blut zu kommen. Solche Anklage auf Ritualmord 
konnte zu Pogromen bzw. über Geständnisse unter Folter erzwungen zum 
Prozess und zum Vollzug des Todesurteils führen – wie 1470 in Endingen 
am Kaiserstuhl.11 Die verrückten Geschichten von Hostienschändung wie von 
Ritualmord, die für die angeklagten Juden und viele darüber hinaus lebens-
gefährlich wurden, wurzelten letztlich im Quellgrund bzw. giftigen Sumpf des 
vulgären Antijudaismus: in dem kirchlich tradierten Vorwurf, die Juden seien 
Christus-Mörder. Wie Luther damit umging, muss und wird uns später be-
schäftigen.

und dessen zornigen Willen durch Zins und Wucher an den Völkern erfüllen.“ – Beachtlich ist, 
wie ein maßgeblicher Jude sich damals mit dem seines Erachtens problematischem Zinsneh-
men befasste: Josel von Rosheim, der 1529 von Vertretern jüdischer Gemeinden im deutschen 
Reich bei deren Versammlung in Günzburg zu ihrem „Befehlshaber“ gewählt wurde und so zur 
Vertretung auch außerhalb des Elsaß wohnender Juden. (Sein Begehren Luther gegenüber 
wird uns später beschäftigen.) Zur Problematik des Zinsnehmens, wie sie Josel beschäftigte, 
Selma Stern, Josel von Rosheim. Befehlshaber der Judenschaft im heiligen römischer Reich 
deutscher Nation, 1959, 95: „Josel war seit Jahren durch kein Problem in tiefere seelische 
Nöte verstrickt worden als durch die Frage, ob der Jude ein moralisches Recht habe, Geld auf 
Zinsen auszuleihen. Er wurde nicht allein ... durch die Verachtung, die die Welt dem jüdischen 
Geldhändler entgegenbrachte, zu seinen Betrachtungen gezwungen. Wie alle innerlich from-
men Juden grübelte er darüber nach, ob man das Zinsnehmen mit den Worten der Heiligen 
Schrift und den Geboten des Talmuds in Einklang bringen könnte... Aber hatten nicht auch 
wieder die Gelehrten der neueren Zeit der veränderten Wirtschaftslage Rechnung getragen 
und einen mäßigen Zins gestattet, weil sie keine Felder und Weinberge mehr haben durften, 
um sich davon zu ernähren, und weil sie große Summen Geldes aufbringen mußten, um dem 
König die vielen Abgaben zu bezahlen?“
10 „Seit 1215 war durch die IV. Ökumenische Lateransynode und seit 1229 speziell für Deutsch-
land das Tragen einer „Judentracht“ vorgeschrieben. Sie bestand aus einem langen, meist mit 
Kapuze versehenen Gewand ... und einem gelben, auf der Brust zu tragenden Tuchflecken ... 
sowie dem oben spitz zulaufenden und mit einem Knopf versehenen Hut, lateinisch: pileum 
cornatum.“ (Walther Bienert (Anm. 9), 76.) – Dies wurde 1530 auf dem Reichstag zu Augsburg 
von Kaiser Karl V. erneut eingeschärft: „Unwidersprochen konnte der Kaiser vom Reichstag in 
Augsburg aus am 4. September 1530 per Erlaß anordnen, daß alle jüdischen Männer sich mit 
einem gelben Ring an Mantel und Kappe auszuweisen hätten.“ (Heiko A. Oberman (Anm. 8), 
55.)
11 Karl Kurrus, Die unschuldigen Kinder von Endingen in: hg.v. Bernhard Oeschger, Endingen 
am Kaiserstuhl. Die Geschichte der Stadt,1988, 162 – nach den Prozessakten zu dem an-
geblichen Ritualmord von 1462: „Am 8. April 1470 sind die drei Brüder Elias (sc. Rabbiner in 
Endingen), Eberlin und Merklin auf Kuhhäuten durch die Gassen Endingens geschleift worden, 
wo sich der Haß der ,Zuschauer‘ noch im Werfen von Steinen auf die Todeskandidaten entlud. 
Westlich der Stadt heißt eine kleine Erhöhung noch heute ;Judenbuck‘ ... Da draußen, einen 
Kilometer von der Stadtmauer in Richtung Königsschaffhausen entfernt, wurden sie verbrannt.“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

7

B. Konfliktreiche Auseinandersetzung

Nach dem Auftakt mit ersten Anstößen, die bei unserm Thema unumgänglich 
sind, wird es nun im Blick auf Luthers sog. Judenschriften um konfliktreiche 
Auseinandersetzung gehen: nicht selten von Luthers Seite und wo nötig unse-
rerseits mit ihm. Doch bevor wir auf seine Judenschriften in deren chronologi-
scher Abfolge freilich jeweils nur mit einigen wichtigen Pointen eingehen, gibt 
zu denken, inwiefern es hier um ein Lebensthema Luthers geht; und dass er 
zwar über Juden geschrieben hat, jedoch mit ihnen so gut wie nicht persönlich 
im Gespräch war.

Die Beschäftigung mit dem Judentum in theologischer wie historischer und 
in zeitgeschichtlicher Hinsicht begleitete Luther lebenslang zumal in seinen 
biblischen Vorlesungen. Das Schicksal der Juden: In der Zerstreuung und 
unter Verfolgung leben zu müssen, war für ihn ein erschütterndes Zeugnis von 
Gottes Geschichtshandeln, ja seines Zorns. Dass sie Jesus als den Christus 
verwarfen, forderte ihn bleibend dazu heraus, ihnen Zeugnisse vom Messias 
im Alten Testament offen und entgegen zu halten. Dass sie sich allerdings den 
Zugang dazu, wie er es sah, durch den Talmud und rabbinische Auslegung 
verstellten, hielt er ihnen vor. Zudem war für ihn das Judentum ein, ja das 
Beispiel gesetzlicher Religion.12  In der Gesetzlichkeit und Werkgerechtigkeit 
zeigt sich für Luther ein Grundzug verkehrter Religion.13 Schon in seiner ers-
ten großen Vorlesung über den Psalter in den Jahren 1513 bis 1516 findet 
sich die Bemerkung: „Aus allen Schriften der Propheten wird klar, dass Juden, 
Ketzer und geistlich Hochmütige sich für schon gerecht und heilig hielten.“14 

12 Vgl. Thomas Kaufmann (Anm. 4), 6f: „Die Existenz der Judenheit als solche stand für Lu-
ther unter dem Zorn Gottes ...: Sie zeigte, was es heißt, von Gott verworfen zu sein, und sie 
bezeugte damit in paradoxer Weise die Wahrheit und Macht des von den Juden geschmähten 
Messias Jesus... Die Juden waren das Gegenbild dessen, was für Luther Christsein bedeutet: 
Sie verwerfen Christus und verweigern die Anerkenntnis der unwiderlegbaren Zeugnisse von 
ihm, die ... (im) Alten Testament enthalten sind, ... indem sie sich den fragwürdigen Überliefe-
rungen insbesondere des Talmud anheimgeben; sie repräsentieren eine auf ´Gesetzlichkeit` 
abonnierte ... Lebensgestalt von „Religion“.“
13 Martin Luther, Vorlesung zum Galaterbrief (1531) in: WA 40 I; 603, 5-11: „Das ist die fal-
sche Religion, die von der Vernunft begriffen werden kann ... Da gibt es keinen Unterschied 
zwischen dem Juden, dem Papisten und dem Türken. Die Riten sind zwar verschieden, doch 
das Herz und das Denken ist das gleiche ... nämlich so: habe ich so gehandelt, so wird Gott mir 
gnädig sein. Dieselbe Regung ist in aller Menschen Sinn.“ – Im Original: „Das ist religio falsa, 
quae concipi potest a ratione... Non est differentia inter Iudaeum, Papistam, Turcam. Diversi 
quidem ritus, sed idem cor et cogitationes ... quia sic: si sic fecero, erit mihi deus clemens. Ea-
dem passio omnium hominum in animis.“ – Entsprechend äußerte sich Luther in einem Tisch-
gespräch im Winter 1542/43, als bei Tisch „Der gantz Jüdisch glaub“ des zum Christentum 
konvertierten Hebraisten Antonius Margaritha (hierzu weiter: s.u. Anm. 19) vorgelesen wurde, 
nach WA TR 5; 108, 20-24.31: „Omnes religiones, quae dissentiunt vera religione christiana, 
sunt ex opere operato: Das will ich thun, das wirt Gott wolgefallen. Sed tenenda est regula, 
quod omne opus operatum est idolotaria. Sic papistae, was sie nur lereten, das war opus ope-
ratum. Mich gemanet irer regeln und tradition sunst wi der Juden ... In solchem irthumb sein 
wir arme leut gesteckt.“
14 Martin Luther, Dictata super Psalterium 1513-16 in: WA 3; 202, 35-37 und 203, 4-6: „Est 
pertinax superbia, que fecit Iudeos perfidos et multos Christianos hereticos. Est enim pes su-
perbie pater Hereticorum, scismaticorum, sectarum et rebellium et apostatarum ... Unde Iudei, 
Heretici et superbi spiritualiter per omnes Scripturas prophetarum arguuntur, quod iudicium non 
habeant nec fecerint; quia se iustos iam et sanctos reputabant.“ – Wie hier die Reihe „Juden, 
Ketzer und geistlich Hochmütige“ so begegnen solche Reihungen bei Luther immer wieder, 
womit deutlich wird: was für Juden zutrifft, trifft ebenso falsche Christen und bleibt auch für die 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

8

Hiernach trifft für Juden wie für Ketzer und falsche Christen die Tendenz zur 
Selbstgerechtigkeit zu, was damit nach Luther auch in der Kirche ein akutes 
Problem bleibt. So wird „(a)n den Juden ... sichtbar, (was keineswegs nur für 
sie zutrifft:) daß das Festhalten an der eigenen Gerechtigkeit zu Widerspruch, 
Widerstand und letztlich zum Aufstand gegen Gott führt.“15 Dies bleibt in Aus-
einandersetzung mit dem Judentum wie mit andern verfehlten Varianten von 
Religion nicht zuletzt auch in der christlichen Kirche ein Lebensthema Luthers.
Noch zur zweiten angekündigten Vorbemerkung: An Luthers sog. Judenschrif-
ten ist zu ersehen, dass er diese, so sehr sie freilich unter Juden Beachtung 
fanden und sich auf deren Situation auswirkten, nicht an diese, sondern für 
Christen geschrieben hat. (Schon deshalb bleibt die Bezeichnung „Juden-
schriften“ fragwürdig.) „Für Luthers Verhältnis zu den Juden ... ist charakte-
ristisch, daß er in der Regel über sie, nicht aber zu ihnen oder gar mit ihnen 
sprach.“16  Freilich lag Luther entschieden am Vertrautwerden mit der hebrä-
ischen Sprache, die er ausgesprochen schätzte17, und deshalb am Kontakt 
und Austausch mit christlichen Hebraisten. Durch sie wie durch Schriften jü-
discher Konvertiten wurde Luthers Judenbild sichtlich viel stärker geprägt als 
durch eigenes Studium jüdischer Quellenschriften.18 Dabei spielte für ihn stark 
das 1530 erschienene Werk „Der gantz Jüdisch glaub“ von Antonius Margari-
tha mit, der im Jahre 1522 als Enkel eines Talmudgelehrten zum Christentum 
übergetreten bis 1530 als Lektor der hebräischen Sprache in Augsburg tätig 
war. Dies Werk prägte Luthers Judenbild vor allem durch die für ihn schwer 
wiegende Auskunft, dass die Juden in ihren Gottesdiensten Christus lästern 
und die Christen schmähen würden – und dazu neigten, unter Christen zu 

Kirche unverzichtbar aufschlussreich. Als ein Beispiel solcher Reihung aus Luthers Erklärung 
zum 3. Artikel im Großen Katechismus (1529) in: WA 30 I; 192, 9-16.: „Darum scheiden und 
sondern diese Artickel des glaubens uns Christen von allen andern leuten auff erden. Denn 
was ausser der Christenheit ist, es seyen Heyden, Türcken, Juden odder falsche Christen 
und heuchler, ob sie gleich nur einen warhafftigen Gott gleuben und anbeten, so wissen sie 
doch nicht, was er gegen yhn gesynnet ist, können sich auch keiner liebe noch guts zu yhm 
versehen, darumb sie ynn ewigen zorn und verdamnis bleiben. Denn sie den HERRN Christus 
nicht haben, dazu mit keinen Gaben durch den Heiligen Geist erleuchtet und begnadet sind.“
15 Heiko A. Obermann (Anm. 8), 142.
16 Thomas Kaufmann (Anm. 4), 8. Dazu hier weiter (a.a.O., 9): „ ´Gesprächspartner` in dem 
Sinne, daß die Juden etwas darzulegen hätten, was die Rede des christlichen Theologen mit 
ihnen und seine Urteile über sie hätte beeinflussen können, sind die Juden für Luther in keiner 
Phase seiner Biographie gewesen. Von Luther ist nicht bezeugt, dass er von sich aus Kontakte 
zu gelehrten Juden hergestellt hätte, um von ihnen zu lernen, wie man dies von einigen seiner 
Zeitgenossen ... weiß. Luthers eigene kleinräumige Lebenswelt lag fern der wenigen verblie-
benen und florierenden urbanen Residuen jüdischen Lebens und jüdischer Gelehrsamkeit im 
Reich. Luther hat sich sein Leben lang dauerhaft nur an Orten aufgehalten, in denen es keine 
Juden mehr gab“.
17 Vgl. Luthers Brief vom 14. Juni 1528 an Wenzeslaus Link in Nürnberg in: WA BR 4; 484, 
14-18: „Deus, quantum et quam molestum opus, Hebraicos scriptores cogere Germanice loqui, 
qui resistunt, quam suam Hebraicitatem relinquere nolunt, et barbariem Germanicam imitari, 
tanquam si philomena cuculum cogatur, deserta elegantissima melodia, unisonam illius vocem 
detestans, imitari.“ Um dies zu übersetzen: „Was für eine große und mühsame Aufgabe ist es, 
die hebräischen Schriftsteller zu zwingen, deutsch zu reden. Dem widersetzen sie sich, weil 
sie ihre hebräische Sprache nicht verlassen und das barbarische Deutsch nicht nachahmen 
wollen: Als wenn die Nachtigall gezwungen würde, mit ihrer einzigartig eleganten Melodie den 
Kuckuck nachzuahmen, dessen eintönige Stimme sie doch verachtet.“
18 Vgl. Thomas Kaufmann (Anm. 4), 121: „Überhaupt dürfte Luthers negatives Judenbild auf(s) 
Ganze gesehen durch Schriften jüdischer Konvertiten ... und christlicher Hebraisten in weitaus 
stärkerem Maße geprägt sein als durch die Eigenlektüre jüdischer Quellenschriften.“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

9

missionieren, also Proselyten zu machen.19

Nun sollen freilich in gebotener Kürze Luthers Judenschriften unter einigen 
wichtigen Aspekten in den Blick kommen.

1. Zur Schrift „Daß Jesus Christus ein geborner Jude sei“ (1523)

Anlass und Grund zu dieser Schrift waren für Luther Vorwürfe, die ihm zu 
Ohren gekommen waren: er stehe nicht voll zur Geburt Jesu von der Jungfrau 
Maria, weil er die Abstammung Jesu von Abraham vertrete. Die hier erforder-
liche Klärung verband sich für ihn zugleich mit dem Vorsatz, „etwas Nützliches 
zu schreiben“ zum Zeugnis von Jesus Christus im Alten Testament, um Juden 
zum christlichen Glauben zu „reizen“, und im Blick darauf zum Zusammen-
leben von Christen und Juden.20  Würden Juden sich dem Christusglauben 
zuwenden, so wäre dies nach Luther für sie eine Rückkehr „tzu yhrer vetter, 
der Propheten und Patriarchen glauben“. Voraussetzung dafür wäre freilich, 
dass „man mit den Juden freuntlich handelt und aus der heyligen Schrift sie 
seuberlich unterweyset“.21 Als schönes Beispiel dafür, wie er sie „seuberlich“ 
zu unterweisen sucht, soll aus seiner Betrachtung der messianischen Weissa-

19 Vgl. Peter von der Osten-Sacken, Martin Luther und die Juden. Neu untersucht anhand von 
Anton Margarithas „Der gantz Jüdisch glaub“ (1530/31), 2002, 190: Anhalt für die Lästerung 
Christi und die Schmähung von Christen fand Margaritha, durch den sich Luther in seiner Sicht 
bestätigt fand, in dem sog. „Ketzersegen“: der„zwölfte(n) Beraka des Achtzehn(bitten)gebets“, 
das nach Margaritha „in den täglichen Synagogengottesdiensten“ gesprochen wurde. - Zum 
sog. „Ketzersegen“: Ferdinand Hahn, Die Verwurzelung des Christentums im Judentum in: KuD 
34/1998, 202: „(I)n den 90er Jahren ... unterschieden (die Pharisäer) scharf zwischen Recht-
gläubigkeit und Irrlehre ... In das jüdische Hauptgebet, das Achtzehn-Bitten-Gebet, wurde in 
dieser Zeit eine zusätzliche Bitte eingeschoben (als 12.): „Den Abtrünnigen sei keine Hoffnung 
und das hochmütige Reich zertrümmere in Eile, in unseren Tagen; und die Nozrim und die Mi-
nim sollen plötzlich umkommen, sie sollen ausgelöscht werden aus dem Buch des Lebens und 
nicht mit den Gerechten eingeschrieben werden. Gepriesen seist du, Herr, der du zerschmet-
terst die Frevler“. Selbst wenn .... die Erwähnung der „nozrim“ (Nazoräer) nachträglich in diese 
älteste Fassung eingeschoben wurde, in jedem Fall waren die Christen bei den „Minim“, den Irr-
lehrern mitgemeint. Von diesem Zeitpunkt an war die Teilnahme an Synagogengottesdiensten 
für Christen nicht mehr möglich, und damit war ein sehr wesentliches Band zerschnitten.“ – Mit 
dem Werk von Margaritha, das im März 1530 in Augsburg erschienen war, setzte sich Josel 
von Rosheim vor einer von Kaiser Karl V. anberaumten Kommission beim Reichstag zu Augs-
burg 1530 auseinander. Dabei habe er (Peter von der Osten-Sacken, 173) „die von Margaritha 
vorgebrachten Beschuldigungen widerlegt, die Juden würden die Christen verfluchen, Christus 
lästern und unter den Christen Proselyten machen. Daraufhin sei Margaritha ... gefangen ge-
setzt und nach dem Schwur, nicht wieder zurückzukehren, der Stadt verwiesen worden.“ – Den 
Vorwurf, Juden würden unter Christen missionieren, was von Josel bestritten worden war, hat 
Margaritha 1531 (a.a.O., 197) „in der dritten Auflage (sc. von „Der gantz Jüdisch glaub“) nicht 
nur aufrecht erhalten, sondern durch ein Beispiel aus seinem neuen Wirkungsbereich Leipzig 
zu untermauern gesucht.“ – Die Wirkung von Margaritha auf Luther ist kaum zu unterschätzen, 
worauf Peter von der Osten-Sacken hinweist (a.a.O., 298): „Luther hat Margarithas Aussagen, 
obwohl er aufs Ganze gesehen eine ausgesprochen skeptische Einstellung gegenüber Konver-
titen gehabt hat, nicht nur einschränkungslos geglaubt, sondern (sc. zumal in seinen Schriften 
von 1543) mit seiner Polemik bei weitem in den Schatten gestellt.“
20 Martin Luther, Daß Jesus Christus ein geborner Jude sei (1523) in: WA 11; 314, 23-28: „Weyl 
ich aber umb anderer willen mus dyser lugen anttwortten, hab ich gedacht, daneben auch 
etwas nutzlichs tzu schreyben ... Darumb will ich aus der schrifft ertzelen die ursach, die mich 
bewegen, tzu gleuben, das Christus eyn Jude sey von eyner jungfrawen geporn, ob ich villeicht 
auch der Juden ettliche mocht tzum Christen glauben reytzen.
21 A.a.O.; 315,14-16.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

10

gungen des Alten Testaments (als dem Hauptteil dieser Schrift) nur eine Poin-
te zur Auslegung von Jesaja 7,14 hervorgehoben werden. Dies wurde über-
setzt mit „Sihe eyne jungfraw ist schwanger und wirt eynen son gepern“. Das 
entspricht zwar der Übersetzung dieses Verses aus der griechischen Fassung 
des Alten Testaments, der Septuaginta in Matthäus 1,23. Doch gesteht Luther 
gerne, dass Jesaja 7,14 vom Hebräischen her sachgemäß mit „Sihe eyne 
Magd (d.h. eine junge Frau) ist schwanger“ zu übersetzen ist.22

Für das Zusammenleben von Christen mit Juden war es beachtlich, dass es 
Luther im Jahre 1523 entgegen allenfalls befristeter Duldung von Juden um 
Förderung von Alltagskontakten mit ihnen ging – zumal durch Aufhebung von 
Arbeits- und Zunftverboten, was ihnen fast nur den Geldhandel offen lasse – 
und sie somit zum Wuchern treibe.23 In der Hoffnung auf freundlichen Umgang 
mit den Juden wendet sich Luther gegen die Konversionspraxis der römischen 
Kirche, womit die Taufe rituell vollzogen zur Bedingung gewisser Privilegien 
gemacht wurde.24 Dagegen kam es ihm darauf an, dass sie in Begegnung mit 
der Botschaft von Jesus Christus „rechte Christen“25 würden. So hoffte er, wie 
er schrieb, dass „yhr ettliche herbey komen“, also durch das Evangelium zum 
Glauben fänden und sich bekehrten. Wieweit dies geschehen wird, lässt er 
allerdings dahingestellt, und vermerkt dazu am Schluss dieser Schrift: „bis ich 
sehe, was ich gewirckt habe.“26

22 A.a.O; 320,22 und 322,15 – Übrigens ist in der Betrachtung messianischer Weissagungen 
des Alten Testaments die Passage zu Jesaja 7,14 die ausführlichste: a.a.O.; 320,21 – 325,15 
– freilich deshalb, weil Luther zumal von hier aus Jesu jüdische Herkunft und seine Geburt von 
der Jungfrau Maria miteinander zu erschließen sucht.
23 A.a.O.; 336, 27-29: Er sieht es als verfehlt an, „das man yhn verbeutt, untter uns tzu erbey-
tten, hantieren und andere menschliche gemeynschaft tzu haben, da mit man sie tzu wuchern 
treybt, wie sollt sie das bessern?“ – Ein Jahr zuvor hatte er zudem (mit Bezug auf 1. Korin-
ther 7,10-17) das päpstliche Verbot der Ehe zwischen Juden und Christen als „Narrengesetz“ 
beurteilt (Vom ehelichen Leben (1522) in: WA 10 II; 283, 9-14): „Wie ich nun mag mit einem 
Heiden, Juden, Türken, Ketzer essen, trinken, schlafen, gehen, reiten, kaufen, reden und han-
deln, also mag ich auch mit ihm ehelich werden und bleiben, und kehre dich nichts an der 
Narren Gesetze, die solches verbieten. Man findet wohl Christen (und das zum größten Teil), 
die im innerlichen Unglauben ärger sind als Juden, Heiden, Türken oder Ketzer.“ – Freilich ist 
eine Erklärung, den Juden stehe wie den Christen im römischen Reich deutscher Nation das 
Bürgerrecht zu, nicht bei Luther, jedoch bei Johannes Reuchlin (1455-1522) zu finden. So in 
seinem Ratschlag von 1510 an Kaiser Maximilian entgegen dem Plädoyer der  Kölner Domini-
kaner für Verbrennung jüdischer Bücher – nach Selma Stern (Anm. 9, 43): „In Dingen, die den 
Glauben beträfen, seien sie allein sich selbst und keinem Richter unterworfen, denn sie seien 
kein Glied der christlichen Kirche, und so gehe die Christen ihr Glaube nichts an. Aber da sie 
ihre Mitbürger im deutschen römischen Reiche seien und mit ihnen in einem Bürgerrecht und 
Burgfrieden säßen, müsse man sie auch bei den kaiserlichen Rechten schützen und dürfe sie 
nicht gewaltsam zur Taufe zwingen.“
24 Vgl. Martin Luther (Anm. 20), 314,28-315,2 und 315,9-13: „Denn unsere narren die Bepste, 
Bischoff, Sophisten und Munche, die groben esels kopffe, haben bis her also mit den Juden ge-
faren, das, wer eyn gutter Christ were geweßen, hette wol mocht eyn Jude werden. Und wenn 
ich eyn Jude gewesen were und hette solche tolpell und knebel gesehen den Christenglauben 
regirn und leren, so were ich ehe eyn saw worden denn eyn Christen... Ich habs selbs gehort 
von frumen getaufften Juden, das, wenn sie nicht bey unser tzeyt das Euangelion gehort het-
ten, sie weren yhr leben lang Juden unter dem Christen mantel blieben. Denn sie bekennen, 
das sie noch nie nichts von Christo gehort haben bey yhren teuffern und meystern.“
25 A.a.O., 315,15.
26 A.a.O., 336, 23f und 35.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

11

Entscheidend bleibt schließlich, dass Luther 1523 den Druck, der auf Juden 
im Blick auf die Taufe ausgeübt wird, nicht zuletzt aber Greuel- und Lügen-
märchen des vulgären Antijudaismus des Spätmittelalters und seiner Zeit bis 
hin zum Vorwurf des Ritualmords entschieden für „Narrenwerk“27 erklärt hat. 
Zwanzig Jahre später allerdings ist bei ihm die entschiedene Ablehnung solch 
verrückter Greuelmärchen nicht mehr zu finden, vielmehr lässt er dann da-
hingestellt, ob etwas daran sein könnte oder nicht.28 Dies bleibt ein erschre-
ckendes Beispiel dafür, wie maßlose Polemik zu verzerrter Wahrnehmung gar 
entgegen eigener Einsicht führen kann.

2. Zu Luthers Antwort auf das Begehren des Josel von Rosheim (1537)

Hier gilt unsere Aufmerksamkeit einem Brief von Luther, den er am 11. Juni 
1537 an Josel von Rosheim29 schrieb, den sog. „Befehlshaber“30 und damit of-

27 A.a.O., 336, 24-27: „Aber nu wyr sie nur mit gewallt treyben und gehen mit lugen teydingen 
umb, geben yhn schuld, sie mussen Christen blutt haben ... und weys nicht wes des narren 
wercks mehr ist, das man sie gleich fur hunde hellt, Was sollten wyr guttis an yhn schaffen?“ 
– Ob angeregt durch Luthers Beurteilung von Anklagen auf angeblichen Ritualmord gegen 
Juden aus dem Jahr 1523, muss dahingestellt bleiben, hat Andreas Osiander (1498-1552), 
Reformator von Nürnberg, am klarsten und entschiedensten Stellung bezogen gegen solche 
Greuelmärchen und Anklagen. Eine klare, differenzierte und (im Blick auf den Umgang von 
Juden mit Blut) biblisch begründete Stellungnahme legte er in einem vertraulichen Schreiben 
als Brief an einen hochstehenden Herrn dar. Dies Schreiben, das bald veröffentlicht wurde, 
war anonym und ohne Angabe von Verlag, Druck-Jahr und –Ort erschienen: „Ob es war und 
glaublich sey, daß die Juden der Christen Kinder heymlich erwürgen, und jr blut gebrauchen, 
ein treffenliche schrifft, auff eines yeden urteyl gestelt.“  „Dieser Brief bezog sich auf den Fall 
einer angeblichen Ermordung eines geraubten Knaben aus rituellen Gründen in Pösing bei 
Pressburg im Jahr 1529, in dessen Verlauf etwa 30 Juden nach einem durch Folter erpressten 
Geständnis verbrannt worden waren, und war anscheinend als Stellungnahme in diesem Fall 
erbeten... Osianders Brief (ist) ... irgendwann zwischen 1529 und 1540“ erschienen (Peter von 
der Osten-Sacken (Anm. 19), 253f). Das Jahr 1540 ergibt sich daher, dass „nach Ostern 1540“ 
Juden in Mittelfranken der Ermordung eines christlichen Knaben angeklagt wurden, worauf es 
„zwei Juden aus Sulzbach bei Augsburg (wagten), ihnen zu helfen und ... zu ihrer Verteidigung 
ein anonymes Gutachten aus dem Jahre 1529 vor(legten). Der Bischof von Eichstätt, in seiner 
Funktion als Bischof zugleich immer auch Kanzler der Universität Ingolstadt, leitet(e) es an sei-
nen Vizekanzler Johannes Eck weiter“ (Heiko A. Oberman (Anm. 8), 45f). Johannes Eck (1486-
1543) hat darauf 1541 Osianders Schrift zu widerlegen und die angebliche Realität von Ritual-
morden durch Juden und anderer Greuelmärchen (wie Hostienschändung, Brunnenvergiftung 
etc.) mit vielen „Belegen“ zu „beweisen“ gesucht: „Ains Judenbüechlins verlegung: darin ein 
Christ, gantzer Christenhyit zu schmach, will es geschehe den Juden unrecht in bezichtigung 
der Christen Kinder mordt“. Eck „beschimpfte ihn (sc. den bis dato unbekannten Verfasser) mo-
noton als „Judenvater“, vermutete in ihm einen Lutheraner und identifizierte ihn hypothetisch 
als Osiander – wie heute allgemein angenommen, mit Recht“ (Peter von der Osten-Sacken, 
254). – Eine gründliche Untersuchung zu den diversen Anklagen auf Ritualmord im Spätmittel-
alter und vor allem zur Zeit der Reformation im römischen Reich deutscher Nation liegt vor mit: 
R. Po-Chbia Hsia, The Myth of ritual murder. Jews and Magic in Reformation Germany, 1988. 
Darin (14-41) ist auch die fürchterliche Geschichte aus Endingen von 1462 mit dem Prozess 
von 1470 zu finden, der auf die Verbrennung der drei Beschuldigten Juden hinauslief (s.o. bei 
Anm. 11); und ebenso Osianders Entkräftung wie Widerlegung solcher Vorwürfe und Anklagen.  
28 Martin Luther, Von den Juden und ihren Lügen (1543) in: WA 53; 482, 12-15: „Daher gibt 
man jnen in den Historien schult, das sie die Brunnen vergifft, Kinder gestolen und zepfrimet 
haben, wie zu Trent, Weissensee etc. Sie sagen wol Nein dazu. Aber Es sey oder nicht“.
29 WA BR 8; 89,1 – 91,63 – Nr. 3157.
30 1529 hatten angesichts einer Ritualmord-Geschichte in Pösing bei Pressburg, bei der 
sechsunddreißig Juden verbrannt und andere gefangen gesetzt wurden, „Abgesandte der 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

12

fiziellen Vertreter der Judenheit im Römischen Reich Deutscher Nation – auch 
vor Kaiser und Reich: vor Karl V. wie auf Reichstagen. 1537 suchte Josel von 
Rosheim Kontakt zu Luther, um ihn wenn möglich zu einer Intervention beim 
Sächsischen Kurfürsten zu veranlassen. Dafür hatte er aus Straßburg ein 
Empfehlungsschreiben des Rates der Stadt an den Kurfürsten. Zudem hatte 
Wolfgang Capito31, der sich dort für die Reformation einsetzte, und mit dem 
Josel in Verbindung stand, wegen dessen Begehrens zuvor einen Brief an 
Luther geschrieben. Waren doch im August 1536 die Juden „von Kurfürst Jo-
hann Friedrich vertrieben“ worden. Dagegen suchte Josel von Rosheim sich 
1537 einzusetzen und „reist(e) bis an die Landesgrenze“ des Kurfürstentums, 
um von dort Luther um Vermittlung zu bitten.32  

So freundlich Luthers Brief an ihn beginnt: „Dem Fürsichtigen Josel, Jüden 
zu Rosheim, meinem guten Freunde. Mein lieber Josel ...“, folgt sogleich ein 
deutliches Aber. Offensichtlich mit Bezug auf seine Schrift von 1523, dass 
diese „Schrift der ganzen Jüdischheit gar viel gedienet hat“, schreibt er: „aber 
dieweil die Euren solchs meines Dienstes so schändlich mißbrauchen ..., ha-
ben sie selbs damit mir genommen alle Forderung, die ich sonst hätte bei 
Fürsten und Herrn können tun.“33 Dass Luther Josel vorhält, Juden hätten 
seinen Dienst und seine Gunst missbraucht, hat wohl einen „Hauptgrund“ in 
dem „Gerücht ..., daß in Mähren ... die Sabbather, von den Juden verführt, 
sich vom Christentum abgewandt hätten.“34 So wenig Luther diesen Grund 

jüdischen Gemeinden ... eine Versammlung nach Günzburg an der Donau ... (einberufen), 
um zur Befreiung der mährischen Brüder gemeinsame Maßnahmen zu treffen, ... (wobei sie) 
Josel zur Abfassung einer Denkschrift (sc. an König Ferdinand, den Bruder Kaiser Karl V.) 
veranlaßten... In dieser denkwürdigen Sitzung zu Günzburg, in der Josel zum ersten Male die 
Verteidigung außerhalb des Elsaß wohnender Juden übernahm, wurde er allem Anschein nach 
von den Abgeordneten der deutschen Gemeinden zu ihrem „Vorgänger“ und „Befehlshaber“ 
erwählt“ (Selma Stern: Anm. 9, 73f). – Wie jener Versammlung in Günzburg so war auch Josels 
Gedächtnis – und zwar durch seinen Vater Gerson das Grauen einer Ritualmord-Geschichte 
eingezeichnet: der von Endingen am Kaiserstuhl (s.o. Anm. 11). Gerson hatte bei seinem Onkel 
Elias, Rabbiner in Endingen, einige Zeit gelebt. Als dort im Jahre 1470 der Prozess wegen 
Anklage auf Ritualmord gegen den Rabbiner Elias und dessen Brüder „Eberlin und Mercklin“ 
dahin führte, dass alle drei vor den Toren dieser kleinen Stadt verbrannt wurden, konnte Ger-
son dem Grauen gerade noch rechtzeitig entrinnen und ist „über den Rhein nach dem Elsaß 
geflohen“ (Selma Stern, 17.19).
31 Vgl. Selma Stern (Anm. 9), 126.
32 Vgl. Peter von der Osten-Sacken (Anm. 19), 116f.
33 Anm. 29; 89, 1f. 4f.6-8.
34 Selma Stern (Anm. 9), 130f. – Luthers Schrift „Wider die Sabbather“ von 1538 ergeht als 
Brief „An einen guten Freund“ (Martin Luther, Wider die Sabbather an einen guten Freund“ 
(1538) in: WA 50; 312,1): an „den Grafen Wolf Schlick zu Falkenau (an der Eger, westlich von 
Karlsbad)“. Von ihm hatte er schon 1532 die Kunde, vielmehr das Gerücht „gehört, daß die 
Juden in Mähren eine teilweise erfolgreiche Mission unter Christen betrieben“ (Walther Bienert 
(Anm. 9), 119), sie angeblich zur Beschneidung und zum Einhalten des Sabbats veranlassten 
wie zur Annahme, der Messias sei noch nicht gekommen. Von daher setzt sich Luther in diesem 
Brief vor allem mit rabbinischer Tradition auseinander, wonach die verheißene Ankunft des 
Messias von Gott wegen der Sünde des Volkes seit Jahrhunderten hinausgezogen worden 
sei (vgl. WA 50; 313,12 – 315,25). Dagegen führt er die Verheißung des neuen Bundes aus 
Jeremia 31,31ff an (a.a.O., 315,29-40): „Sihe, Es kömpt die zeit, Spricht Gott, das ich mit dem 
Hause Israel und mit dem Hause Juda einen newen Bund machen will ... Denn ich will jnen 
jre missethat vergeben und jrer Sunde nimermehr gedencken“, was er im zweiten Teil seines 
Briefes nochmal mit Nachdruck aufnimmt (a.a.O.; 329,20-25). Entgegen dieser Verheißung 
Gottes davon auszugehen, dass diese wegen der Sünde des Volkes noch nicht erfüllt werden 
konnte, führt Luther zu der Pointe, „das der beider eines mus war sein: Entweder Mesias mus 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

13

hier ausdrücklich nennt, lässt er Josel wissen: „Davon ich ... will ein Büchlin 
schreiben“35, was dann 1538 erfolgt. Nicht dass er hier alle Brücken abbräche: 
„Denn ich umb des gekreuzigten Jüdens willen ... Euch Jüden alle gerne das 
Beste tun wollte, ausgenommen, daß Ihr meiner Gunst zu Eurer Verstockung 
brauchen sollt.“ Dies läuft freilich auf die Ablehnung des Ansinnens von Jo-
sel hinaus: „Darumb möget Ihr Eure Briefe an M.G.H. (sc. meinen gnädigen-
Herrn) durch andere fürbringen.“36

So sehr Luther jenem Gerücht merkwürdig großes Gewicht gibt, und dadurch 
sein Bestreben, Juden freundlich zu behandeln, von 1523 missbraucht sieht, 
lässt seine Ablehnung der Bitte von Josel noch folgenden Akzent erkennen. 
Mit der Bitte um Fürsprache für die Juden beim Kurfürsten gerät er in die Po-
sition der Mitverantwortung für die Judenpolitik, ebenso freilich mit seiner Ab-
lehnung, womit er die Verweigerung des Durchzugsrechts für Juden wie deren 
Vertreibung, die 1536 in Sachsen wirksam geworden waren, faktisch gutheißt 
und unterstützt. Dies ist das erste deutliche Signal, dass der Reformator zum 
Judenpolitiker wird.37 Und zwar wird Luther, wie zu sehen sein wird, nicht 
primär aus politischen, vielmehr aus religiösen Gründen38 (beider Verschrän-
kung erweist sich allerdings als tief problematisch) zum Vertreter restriktiver 
judenfeindlicher Religionspolitik, was 1543 heftige, ja erschreckende Züge 
annimmt.

3. Zu der berüchtigten Schrift „Von den Juden und ihren Lügen“ (1543)

In dieser Schrift geht es Luther, wie er schreibt, nicht, jedenfalls nicht primär 
darum, mit den Juden zu disputieren, sondern darum, „unsern Glauben zu 
stercken und die schwachen Christen zu warnen fur den Jüden“39. Worin sol-

vor Funffzehen hundert jaren komen sein, odder Gott müsse gelogen (Gott verzeihe mir so 
schendlich zu reden) und seine verheissung nicht gehalten haben“ (a.a.O.; 318,19-22). Damit 
ergibt sich für Luther das Urteil: „die Juden liegen Gott an und betriegen sich selbs, das sie 
Gott schuld geben“ (a.a.O.; 322,31f). Zugleich wird hier deutlich, dass Luther in seinen sog. 
Judenschriften mit seiner Kritik an der Sicht der Juden Christen in ihrem Glauben stärken will: 
„So haben wir dennoch unsern glauben damit wol bestettigt, das uns jre faule, unnütze lügen 
und falsch geschwetze nichts schaden konnen“ (a.a.O., 323,2f). Hier begegnet die Rede von 
den Lügen der Juden – gegenüber dem Zeugnis des Alten Testaments wie den Verheißungen 
Gottes, die dann Luthers Schrift 1543 vom Titel an prägen wird.
35 Anm. 29; 90,14.
36 A.a.O.; 91,57-61.
37 Vgl. Thomas Kaufmann (Anm.4), 139: Seit den späten 1530er Jahren unterstrich Luther 
„seinen Anspruch einer maßgeblichen Mitverantwortung des Theologen bei der Lösung der 
´Judenfrage` als eines Lebensthemas der christlichen Gesellschaft“.
38 Vgl. Johannes Wallmann (Anm. 5), 56f: Für den Wandel in „Luthers Haltung gegenüber den 
Juden ... sind nicht politische Gründe ausschlaggebend gewesen. Die Juden waren eine kleine 
Minderheit. Politische Gefahren gingen von ihnen nicht aus. Luther sah allerdings eine religiöse 
Gefahr in den Juden... Er meinte, als Theologe verpflichtet zu sein, den Juden als „Christus-
lästerern“ entgegenzutreten... Nicht also Enttäuschung über mangelnde Missionserfolge, wie 
man zuweilen liest, sondern der Wille zum „Widerstand“ gegen die Juden ist es, was Luther 
jetzt zur Feder greifen läßt.“
39 Martin Luther (Anm. 2); 449,35 – 450,2. – Entsprechend schon zu Beginn der Schrift „Von 
den Juden und ihren Lügen“ – a.a.O.; 419,16-21: „So wollen wir nu, unsern Glauben zu ster-
cken, der Jüden etliche grobe thorheit in jrem glauben und auslegung der Schrifft handeln, weil 
sie so gifftig unsern glauben lestern, kompts jrgent einem Jüden zur besserung, das er sich 
scheme, ists deste besser. Wir reden jtzt nicht mit den Jüden, Sondern von den Jüden und jrem 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

14

len denn, was mit dem Titel dieser Schrift markiert ist, die „Lügen“ der Juden 
bestehen, wovor die Christen zu warnen und wogegen sie in ihrem Glauben 
zu bestärken sind? Ihre sog. Lügen ortet Luther zunächst in ihrem Ruhm, 
Gottes Volk zu sein – einmal aufgrund ihrer Abstammung von Abraham und 
also ihrer hohen Geburt, des weiteren aufgrund der Beschneidung wenngleich 
unbeschnittenen Herzens und nicht zuletzt aufgrund dessen, dass Gott mit 
ihnen geredet hat, obgleich sie auf ihn nicht gehört haben.40 Weiter ortet Lu-
ther die sog. Lügen der Juden darin, dass sie davon ausgehen, der Messias 
sei noch nicht gekommen, vielmehr sei Gott um das Kommen des Messias 
zu bitten. Dies führt – so von Luther markiert – zum „Hauptstück“41 dieser 
Schrift. Hier geht es um messianische Weissagungen des Alten Testaments 
und deren Auslegung auf Christus hin. Inwiefern darin nicht nur dem Umfang, 
sondern der Sache nach das „Hauptstück“ dieser Schrift besteht, wird uns 
bald beschäftigen. Vorerst sei vermerkt, dass Luther noch in einer dritten Hin-
sicht sog. Lügen der Juden ortet, nämlich, wie er sagt, „jre Lügen wider die 
Personen“: gegen Jesus Chri-stus, seine Mutter und gegen die Christen.42 
Und darauf folgen auf die Frage: „Was wollen wir Christen nu thun mit die-
sem verworffen, verdampten Volck der Jüden?“ mit Luthers Vorsatz: „Ich wil 
meinen trewen rat geben“43 seine berüchtigten Ratschläge, die uns hernach 
beschäftigen müssen. 

Zunächst zu einer Pointe Luthers in seiner Auslegung messianischer Weissa-
gungen des Alten Testaments, womit er sich in der Schrift von 1523 und noch 
eingehender in der von 1543 beschäftigte.44  In bestimmten Texten findet er 

thun, das unser Deudschen auch wissen mügen.“
40 Vgl. a.a.O.; 423,35 und 424,20-22: „Da sihe nu, Wie feine kinder Abrahe die Jüden sind 
...Wir reden jtzt davon, Ob die Geburt des Geblüts von jr selbs fur Gott gelte, das man da durch 
müge Gottes volck sein oder werden.“ – Des weiteren vgl. a.a.O.; 427,20-22 und 430,21-23: 
„Der ander Rhum und Adel, des sich die Jüden erheben und alle Menschen stoltzlich und 
hohmütlich verachten, ist dieser, Das sie die Bechneittung von Abraham her haben... Nu lasst 
uns sehen, was Mose selbs von der Beschneittung hellt. Deute. X (5. Mose 10,16) spricht er 
also: ´Beschneittet die Vorhaut ewrs hertzen und seid nicht halstarrig etc.`“. Und nicht zuletzt 
vgl. a.a.O.; 439,32f und 441,18-21: „Zum dritten, haben sie einen grossen hohmut, das Gott mit 
jnen geredt, und das Gesetz Mosi gegeben hat, auff dem berge Sinai... (U)nd die Jüden wol 
wissen, Wie in allen Propheten durch und durch die kinder Israel ein ungehorsam böse Volck ... 
gescholten wird, so sie doch das Gesetz Mosi und Beschneittung, dazu der Veter geblüt seer 
hoch rhümeten.“
41 A.a.O.; 449,1-4: „Das sey gnug von dem falschen Rhum und Hohmut der Jüden, da sie mit 
eitel Lügen Gott wollen bewegen, das er sie solle fur sein Volck halten. Nu wollen wir von dem 
Heubtstück reden, da sie Gotte umb den Messia bitten.“ – Dies „Hauptstück“ gewinnt in dieser 
Schrift zugleich den größten Umfang: 449,1ff bis 511,24.
42 A.a.O.; 511,25.27f: „Wollen am ende auch sehen jre Lügen wider die Personen ... Was sie 
liegen von der Person unsers Herrn, Item, Von seiner lieben Mutter, und von uns und allen 
Christen.“ – Von Christus schon zuvor – a.a.O.; 462,1-3: „Ich erfur aber hernach, wie sie mir 
den Christum hatten einen ´Tola` genennet, das ist einen erhenckten Schecher.“ Von ihm und 
seiner Mutter– a.a.O.; 514,18: „Darnach heissen sie jn ein Hurkind und seine Mutter Maria eine 
Hure“. Und zur Auswirkung dessen auf ihre Sicht der Christen – a.a.O.; 518,16-20: „Wie wol nu 
solche schreckliche, schmeliche, lesterliche Lügen die Person unsers Herrn und seiner lieben 
Mutter sonderlich betreffen, so meinen sie doch unser aller Person auch damit, wollen uns den 
allehöhesten hohn und verdries damit gethan haben, das wir solchen Messia ehren, von jnen 
so schendlich zeflucht und verspeiet“.
43 A.a.O.; 522,29f.37f.
44 Für die argumentative Pointe sind Luther vor allem folgende zwei Texte wichtig. Einmal geht 
es ihm um den Spruch über Juda aus dem Segen Jakobs über seine Söhne aus Gen 49,10 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

15

Grund, die Weissagung des Messias mit geschichtlicher Terminierung seines 
Kommens zu verbinden: nämlich in der Zeit des Königs Herodes wie vor der 
Zerstörung des Tempels und Jerusalems durch die Römer, womit eindeutig 
Jesus Christus als Messias erwiesen sei.45 Dies läuft 1523 auf die Pointe 
hinaus: „Weyl denn schrifft und geschicht so geweltiglich mit eynander uber 
eyn treffen, haben ja die Juden nichts, das sie da widder mugen sagen.“46 
Und 1543 lautet die Pointe: Damit sind der Juden „Lügen auffgedeckt, und 
die warheit offenbart.“47 Luthers Versuch von Beweisen für die Messianität 
Jesu aufgrund der Schrift wie damit übereinstimmend mit Ereignissen der Ge-
schichte bildet somit die gemeinsame Basis, auf der allerdings bei ihm ein 
Umschwung geschah: ging es ihm doch 1523 entschieden um freundlichen 
Umgang mit den Juden und darum, ihnen das Kommen des Messias in Jesus 
Christus als unwidersprechlich nahe zu bringen, so geschieht 1543 die schrof-
fe Abweisung der Juden und ihrer sog. Lügen. 

Daran zeigt sich: „Im Laufe der Jahre mußte Luther ... merken, daß ... (sein) 
Beweisverfahren (für die Messianität Jesu) nicht die erhoffte Wirkung zeig-
te. Schuld daran sei, so urteilte er nun, eine Verstocktheit der Juden.“48 Tief 
problematisch bleibt bis heute, die Wahrheit des biblischen Zeugnisses mit 
vermeintlich zwingenden Beweisen erweisen zu wollen. Ist doch mit der Wen-
dung des Paulus in 2. Korinther 5,20: „So bitten wir nun an Christi Statt: Laßt 
euch versöhnen mit Gott“ zu entdecken: nicht krampfhafte Suche nach zwin-
genden Beweisen, vielmehr die Bitte ist und bleibt Grundgestalt der Verkündi-
gung des Evangeliums. Zudem muss im Widerspruch zu Luthers Suche nach 
zwingenden Beweisen für die Messianität Jesu seine Auslegung des dritten 
Artikels des Glaubensbekenntnisses im Kleinen Katechismus von 1528 zu 
denken geben: „Ich glaube, daß ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an 
Jesus Christus, meinen Herrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern 
der Heilige Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Ga-
ben erleuchtet, im rechten Glauben geheiligt und erhalten ...“.49 Die Wahrheit 
des Evangeliums, die wie ein Kompass orientierende Kraft gewinnt und des-
halb uns wie andern vorausliegt, wird verkannt, wenn sie als eigene Position 

(Übersetzung nach Luther-Bibel in der revidierten Fassung von 1984): „Es wird das Zepter 
von Juda nicht weichen noch der Stab des Herrschers von seinen Füßen, bis daß der Held 
komme, und ihm werden die Völker anhangen.“ Die Auslegung dieses Textes umfasst 1523 
sechs Seiten (WA 11; 325,25-331,22) und 1543 zwölf Seiten (WA 53; 450,19-462,15). Zum 
andern geht es ihm um Dan 9,24-27; die Auslegung dieses Textes umfasst 1523 viereinhalb 
Seiten (WA 11; 331,23-336,5) und 1543 neunzehn Seiten (WA 53; 492,7-510,30). Hierzu vgl. 
Reinhard Schwarz, Luther und die Juden im Lichte der Messiasfrage in: Luther. Zeitschrift der 
Luthergesellschaft 69/1998, 76-78. 
45 So in der Schrift von 1543 zu Gen 49,10: „Das haben wir dismal hell und gewaltiglich aus 
diesem Spruch, Das Messias mus komen sein und die zeit Herodes“ (WA 53; 455,34f). Und zu 
Dan 9,24: „Aus dem allen sehen wir nu, das Daniel mit seinen 70. wochen fur uns, wider der 
Jüden Lügen und Narrheit, gantz gewis und fest stehet als eine eiserne Maur und unbewegli-
cher Fels, Das der rechte Messia mus komen sein fur dem ende der 70. wochen, und getödtet, 
und wider lebendig worden, ... (bevor) sie bald her nach durch die Römer zerrissen, das Volck 
mit Regiment und allem zerstöret ist“ (a.a.O.; 510,6-9.12-14).
46 WA 11; 335,33-35.
47 WA 53; 510,28f.
48 Reinhard Schwarz (Anm.43), 79. – Auf ihre Verstockung hatte Luther schon 1537 in seinem 
Brief an Josel von Rosheim angesprochen: s.o. bei Anm.36.
49 Vgl. Martin Luther, Der kleine Katechismus in: Die Bekenntnisschriften der evangelisch-
lutherischen Kirche, 4.A., 1959, 511f.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

16

verstanden wird, die gegen andere zu verteidigen ist.50 Bei Luther besteht 
in seiner Schrift von 1543 die Gefahr, dass die Wahrheit des Glaubens, für 
die er entschieden einstehen will, von seiner Auseinandersetzung mit sog. 
Lügen der Juden in eine Verteidigungs- wie Angriffs-Position verkehrt wird. 
Jedoch wird „Wahrheit... im Glauben kein menschlicher Besitz, sondern bleibt 
die von Gott unverfügbar gewährte Gabe.“51 Der Sinn dafür wird blockiert, 
wo der Kampf um die Wahrheit wie 1543 bei Luther zu maßloser Polemik 
führt. So unterscheidet er nicht mehr „zwischen dem Kampf um die Wahrheit 
und den davon betroffenen Menschen“52. Im Kampf um die Wahrheit besteht 
erfahrungsgemäß die Gefahr, dass die Wahrheitsfrage und die Machtfrage 
miteinander verwechselt werden. Mit der Rasanz seiner Polemik gegen die 
Juden widerspricht Luther einer reformatorischen Grundeinsicht, die von ihm 
her gegen ihn unverzichtbar bleibt: „Der Glaube duldet nichts, die Liebe duldet 
alles“53.

Auf das „Hauptstück“ dieser Schrift von 1543: Die Auslegung messianischer 
Weissagungen des Alten Testaments als Kampf um die Wahrheit folgt mit der 
Begründung, es sei „eine scharffe barmhertzigkeit (zu) uben“54, Luthers er-
schreckender Katalog an Ratschlägen und Maßnahmen wider die Juden.55 
Erstens sollten die Synagogen und Schulen niedergebrannt werden (dies kann 
man angesichts des Aufbrennens der Synagogen in der Reichspogromnacht 
am 9. November 1938 nur fassungslos und tief erschrocken hören56). Denn 

50 Prägnanz gewinnt dies mit der Erinnerung des Paulus an den Konflikt mit Petrus in der 
Gemeinde von Antiochia im Galater-Brief. Hielt er ihm doch dort entgegen (Gal 2,14), es gelte 
geraden Kurs zu halten auf die Wahrheit des Evangeliums. Statt sich zu dem Anspruch verlei-
ten zu lassen: ich, Paulus, stehe auf der Wahrheit, du aber, Petrus, stehst daneben, lässt jenes 
Bildwort entdecken: die Wahrheit des Evangeliums wirkt wie ein Kompass, der geraden Kurs 
zu halten gewährt und verlangt; so liegt sie Paulus wie Petrus voraus.
51 Christoph Schwöbel, Toleranz aus Glauben. Identität und Toleranz im Horizont religiöser 
Wahrheitsgewissheiten in: hg.v. Christoph Schwöbel und Dorothee von Tippelskirch, Die religi-
ösen Wurzeln der Toleranz, 2002, 26.
52 Gerhard Ebeling, Martin Luthers Weg und Wort, 1983, 88. – In dieser Perspektive auch Pe-
ter von der Osten-Sacken (Anm.19), 32: „Luther hat das Judentum keineswegs auf der Grund-
lage einer Unterscheidung zwischen Religion und sie ausübenden Menschen angegriffen. Er 
hat vielmehr beides in eins gesetzt, mehr noch, er hat um der Desavouierung des Judentums 
willen die Juden als Menschen in schwerlich überbietbarer Weise dämonisiert.“
53 Martin Luther, Galater-Vorlesung von 1531 in: WA 40,1; 21,7: „Caritatis est omnia tolerare, 
fidei nihil.“
54 Martin Luther (Anm.2); 522,35. Diese wird einerseits „sanfter Barmherzigkeit“ gegenüber-
gestellt – a.a.O.; 526,14-16: „Denn, wie gehört, Gottes Zorn ist so gros uber sie, das sie durch 
sanffte barmhertzigkeit nur erger und erger, durch scherffe aber wenig besser werden.“ An-
derseits läuft „scharfe Barmherzigkeit“ unvermeidlich auf Unbarmherzigkeit hinaus – a.a.O.; 
541,25-32: „UNSern Ober Herrn, so Jüden unter sich haben, wündsche ich und bitte, das sie 
eine scharffe barmhertzigkeit wolten gegen diese elende Leute uben, wie droben gesagt, obs 
doch etwas (wiewohl es mislich ist) helffen wollte, Wie die trewen Ertzte thun, wenn das heilige 
Fewr in die bein komen ist, Faren sie mit unbarmhertzigkeit und schneiten ...  Also thu man hie 
auch... Und gehe mit jnen umb nach aller unbarmhertzigkeit“. 
55 Zu den folgenden sieben Maßnahmen: a.a.O.; 523,1-526,6.
56 Julius Streicher, der Herausgeber des nationalsozialistisch-antisemitischen Hetzblattes 
„Der Stürmer“ führte beim Nürnberger Kriegsverbrecher-Prozess Luther als Gewährsmann für 
seine Hetzpropaganda an: „Dr. Martin Luther säße heute an meiner Stelle auf der Anklagebank, 
wenn dieses Buch von der Anklagevertretung in Betracht gezogen würde. In dem Buch ´Die 
Juden und ihre Lügen` schreibt Dr. Martin Luther, die Juden seien ein Schlangengezücht, man 
solle ihre Synagogen niederbrennen, man solle sie vernichten ...“ (Thomas Kaufmann (Anm.4), 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

17

in den Synagogen würden Christus und die Christen verflucht und gelästert.57 
Weil dies auch in den Häusern der Juden geschehe, gilt zweitens, dass diese 
zerstört werden sollen. Aus dem gleichen Grund sollen drittens ihre Betbücher 
und Talmudschriften konfisziert werden. Viertens soll den Rabbinern Lehr-
verbot erteilt werden. Fünftens sei den Juden Durchzugsrecht und Geleit zu 
versagen. Sechstens sei Geldverleih auf Zins und also Wucher zu verbieten. 
Und siebtens seien die jungen Juden zu körperlicher Arbeit zu nötigen. Dies 
alles läuft darauf hinaus, dass sie „zum Land ausgetrieben“58 werden sollen.

Diese sieben schockierenden Ratschläge sieht Luther gar darin begründet, 
dass sie aufgrund ihrer angeblichen Gotteslästerung „ein siebenfeltige schuld 
verdienen“59. Diese sieben brutalen und verrückten Maßnahmen wurden da-
mals zwar in keinem protestantischen Territorium durchgeführt. Doch blieb 
die Austreibung der Juden akut. Obgleich Luther ihre Austreibung 1541 aus 
Böhmen mit Erschütterung zur Kenntnis genommen hatte60, worauf sie zumal 
nach Sachsen ausgewichen waren, wirkte Luthers Schrift von 1543 dahin, 
dass sie in diesem Jahr aus dem Kurfürstentum Sachsen ausgetrieben wur-
den. Hatte Luther doch den Fürsten empfohlen, sollte ihnen sein Rat mit den 
Zwangsmaßnahmen gegen die Juden nicht einleuchten, so sollten sie einen 
besseren Rat treffen, sie also vertreiben.61

144. – Allerdings ist in aller Klarheit entgegen der Behauptung von Julius Streicher, Luther sei 
es darauf angekommen, die Juden zu vernichten, auf folgende zwei Akzente in seiner Schrift 
von 1543 zu achten: „Rechen dürffen wir uns nicht“ (WA 53; 522,36) - und: „nicht das ... (wir) ... 
jnen ... Persönlich leid thun sollten“ (a.a.O.; 527,36). Deshalb: „Einer physischen Eliminierung 
der Judenheit hat Luther das Wort nicht geredet“ (Thomas Kaufmann (Anm.4), 146).
57 Für den Grundvorwurf gegen die Juden, sie würden Christus und die Christen lästern, fand 
Luther Anhalt am sog. „Ketzersegen“ im synagogalen Achtzehnbitten-Gebet, worauf er durch 
Anton Margarithas „Der gantz jüdisch glaub“ aufmerksam geworden war (s.o. bei Anm.19). 
Doch wird von ihm solche Lästerung in „Von den Juden und ihren Lügen“ zur Gotteslästerung 
gesteigert (WA 53; 531,21-23): „Wer nu den Jhesum von Nazareth, Marien der Jungfrawen 
Son, leugnet, lestert, flucht, der leugnet, lestert, flucht auch Gott den Vater selbs, der Himel und 
Erden geschaffen hat. Solchs thun aber die Jüden etc.“.
58 A.a.O.; 526,13f. Dabei bezieht Luther sich auf die Vertreibung der Juden aus andern Län-
dern und beurteilt dies als „allgemeine Klugheit“ – a.a.O.; 526,11-16: „So lasst uns bleiben bey 
gemeiner klugheit der andern Nation, als Franckreich, Hispanien, Behemen etc. und mit jnen 
rechen, was sie uns abgewuchert, und darnach gütlich geteilt., Sie haben aber jmer zum Land 
ausgetrieben. Denn, wie gehört, Gottes zorn ist so gros uber sie, das sie durch sanffte barm-
hertzigkeit nur erger und erger, durch scherffe aber wenig besser werden. Drumb jmer weg mit 
jnen.“ – Und doch gibt Luthers eingangs zu erkennen, wie er über Gottes Zorn erschrickt, der 
dies Volk trifft – a.a.O.; 418,29-32: „ich dencke mit ernst nicht gern an solchen grausamen zorn 
Gottes uber dis volck, denn ich erschrecke dafur, das mirs durch leib und leben gehet.“
59 A.a.O.; 537,18-20.27f: „Und ob sie, oder jemand von jren wegen wolt furgeben, Sie meine-
ten es nicht also böse, wüsten auch nicht, das sie mit solchem lestern und fluchen Gott den Va-
ter lesterten und fluchten ... dem wird sein unwissenheit freilich eine schlechte entschuldigung, 
Das ist: eine siebenfeltige schuld verdienen.“
60 In den Tischreden aus Luthers Haus findet sich die Bemerkung eines Gastes mit Namen 
Lauterbach – WATr 4; 517,4-8: „Anno 41 18.Maii Wittebergam veni et Martino Luthero signifi-
cavi miserandam explosionem Iudaeorum ex Bohemia et fere tot imperio Romano. Respondit 
Martinus Lutherus cum sigultu: Exilium hoc 1500 annis miserrime experti et tamen poenitere 
nolunt, deridentes sanctam nostram religionem.“ Auf diese erbarmungswürdige Austreibung 
habe Luther schluchzend geantwortet: wo sie über 1500 Jahre mit dem Exil erbärmliche Erfah-
rung hätten, wollten sie doch keine Buße tun und verspoteten unsere heilige Religion. 
61 Martin Luther (Anm.2); 527,15-17: „Summa, lieben Fürsten und Herrn, so Jüden unter sich 
haben, Ist euch solcher mein rat nicht eben, so trefft einen bessern, das jr und wir alle der 
unleidlichen, teuffelschen Last der Jüden entladen werden“.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

18

Es ist unverkennbar, dass Luther mit seiner Schrift „Von den Juden und ihren 
Lügen“ auf die Judenpolitik im Kurfürstentum Sachsen wie in weiteren protes-
tantischen Territorien einwirken wollte. Dabei bleibt tief problematisch, dass 
er seinen Kampf um die Wahrheit der messianischen Weissagungen im Alten 
Testament als Machtmittel eingesetzt hat, ja als „theologisch-agitatorische 
Basis für eine Austreibung der Juden“62. Dabei hätten die von Luther den Ob-
rigkeiten vorgeschlagenen Maßnahmen tief in das religiöse Leben der Juden 
eingegriffen. Dies steht sichtlich in Widerspruch zu der von Luther entwickel-
ten Zwei-Reiche- bzw. Zwei-Regimente-Lehre. Hatte er doch in seiner Schrift 
„Von weltlicher Obrigkeit, wieweit man ihr Gehorsam schuldig sei“ von 1523 
die Unterscheidung der beiden Regimente dahin pointiert: „Das weltliche Re-
giment hat Gesetze, die sich nicht weiter erstrecken als über Leib und Gut 
und was äußerlich ist auf Erden... Wo weltliche Gewalt sich anmaßt, der Seele 
Gesetze zu geben, da greift sie Gott in sein Regiment und verführt und ver-
dirbt nur die Seelen.“63 Daraus resultiert für christliche Verantwortung im poli-
tischen Zusammenleben auch die Freiheit, sich illusionslos Rechenschaft zu 
geben über die eigene Neigung zum Machtmissbrauch.64 Und diese Neigung 
wird zumal da akut, wo wir die Wahrheits- mit der Machtfrage verkoppeln, gar 
verwechseln und in die Gefahr geraten, nicht zu unterscheiden zwischen dem 
Kampf um die Wahrheit und davon betroffenen Menschen.

Der Grundsatz, dass der Glaube allein durch Gottes Wort hervorgerufen wird 
und darauf gründet – und nicht mit Druck oder Gewalt erzwungen werden 
kann, den Luther in der Schrift „Von weltlicher Obrigkeit“ 1523 hat prägnant 
werden lassen65, scheint er auch 1543 zu vertreten.66 Schreibt er doch hier im 
Blick auf die Juden: „Denn ob sie nicht gleuben wie wir, da können wir nicht 
fur, und niemand zum Glauben zu zwingen (das unmöglich) ist, (allerdings) So 
ist doch das zu meiden, das wir sie nicht stercken in jrem mutwilligem liegen 
...“.67 Und doch hält er den Fürsten wie den Pfarrern vor, es komme darauf 
an, die Juden unter Druck zu setzen, ja zu vertreiben, um nicht ihrer Laster 
und Sünde teilhaftig zu werden.68 So soll also mit dem Austreiben der Juden, 

62 Thomas Kaufmann (Anm.4), 110.
63 Martin Luther, Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei“ (1523) 
in: hg.v. Karin Bornkamm und Gerhard Ebeling, Martin Luther Ausgewählte Schriften 4. Band, 
1982,60.
64 Vgl. Gerhard Ebeling, Leitsätze zur Zweireichelehre in: Ders. Wort und Glaube 3. Band, 
1975 – über „Das Spezifische christlicher Verantwortung für das Politische“, 591f: „(W)ie jene 
Spannung in seinem (sc. des Christen) Verhältnis zur Welt – als Freiheit von der Welt und Frei-
heit zur Welt – sich auf Verständnis und Wahrnehmung von Weltverantwortung sich auswirkt: ... 
als Freiheit, ... sich illusionslos gerade auch unbequemen Erkenntnissen zu öffnen und sie zu 
verarbeiten (z.B. der Einsicht ... in die eigene Neigung zum Machtmißbrauch ...).“ 
65 Vgl. Anm.63, 61.63: „Denn er (sc. Gott) will unsern Glauben bloß und lauter allein auf sein 
göttliches Wort gegründet haben... Zum Glauben kann und soll man niemanden zwingen.“ 
Entsprechend auch – a.a.O., 69: „Ketzerei kann man nimmermehr mit Gewalt abwehren. Es 
gehört ein anderer Griff dazu, und es ist hier ein anderer Streit und Handel als mit dem Schwert. 
Gottes Wort soll hier streiten ... Ketzerei ist ein geistliches Ding, das kann man mit keinem 
Eisen zerhauen, mit keinem Feuer verbrennen, mit keinem Wasser ertränken. Es ist aber allein 
das Gotteswort da, das tut`s“.
66 Martin Luther (Anm.2); 545,26-28: „Summa, Messia kennen mus durchs Predigen komen... 
Die Apostel haben kein Schwert noch Spies gebraucht, Sondern allein der zungen.“
67 A.a.O.; 528,18-20.
68 A.a.O.; 527,21-27 an die Adresse der Fürsten und Herren: „keinen schutz noch schirm, 
noch geleit, noch gemeinschafft sie haben lassen, Auch nicht ewr und ewr Unterthanen geld 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

19

also durchaus mit weltlicher Gewalt zugleich die Sünde der Juden und deren 
Ansteckungsgefahr vertrieben werden. Damit verstößt Luther gegen den von 
ihm initiierten reformatorischen Grundsatz, wonach wie das Evangelium zu 
verkündigen ebenso gottloses Wesen zu verwerfen „sine vi humana, sed ver-
bo“ / „ohn menschliche Gewalt, sondern allein durch Gottes Wort“ geschehen 
kann und soll.69

Die restriktive judenpolitische Option, die Juden seien zu vertreiben, wie sie 
auch von Luther vertreten wurde, fand in der damaligen Zeit noch aus folgen-
dem Grund verbreitete Plausibilität. Galt doch religiöse Einheitlichkeit als un-
abdingbar für politische Einheit eines Territoriums. Freilich betraf dies primär 
angesichts der mit der Reformation entstehenden konfessionellen Pluralisie-
rung die konfessionelle Einheitlichkeit, woran den Landesherren zunehmend 
lag. „(W)eder Fürsten noch Theologen (konnten) sich in dieser Zeit vorstellen 
... , dass ein Land mit religiöser Pluralität regierbar sei.“70

Schließlich noch kurz zur unmittelbaren Wirkung von Luthers Schrift „Von den 
Juden und ihren Lügen“. Religionspolitisch wirkte Luthers Schrift dahin, dass, 
kaum war sie erschienen, im Frühjahr 1543 Juden im Kurfürstentum Sach-
sen das Durchzugsrecht erneut genommen wurde.71 Was die Wirkung dieser 
Schrift auf ihn selbst betrifft, gibt Luther einen spannungsvollen Sachverhalt 
zu erkennen. Einerseits hat sie ihm, wie er erstaunlich genug schreibt, sein 
Gewissen erleichtert: „Ich will hie mit mein gewissen gereinigt und entschul-
digt haben, als der ichs trewlich hab angezeigt und gewarnet.“72 Anderseits 
konnte er angesichts dessen, dass Gottes Zorn über die Juden gekommen 
ist, dies Buch mit seinen scharfen polemischen Tiraden, wie er bemerkt, „nicht 
frölich ... schreiben“.73 Doch engagierten sich Luthers Wittenberger Kollegen 
Spalatin wie Melanchthon mit ausgesprochen positiven Empfehlungsschrei-

und güter, durch den wucher, jnen dazu dienen und helffen lassen. Wir haben zuvor eigener 
sunde gnug auff uns ... Das nicht not ist, auch diese frembden, schendliche laster der Jüden 
auff uns zu laden“. – An die Adresse der Pfarrer – a.a.O.; 528,21-23: „Auch mit schutz, schirm, 
essen, trincken, herbergen und ander nachbarlicher wolthat uns nicht teilhafftig machen jres 
teufflischen wütens und tobens“.
69 Die Augsburgische Konfession / Confessio Augustana (1530) in: Anm.49: 124,4f.9.
70 Wolfgang Huber, Ketzerei ist ein geistlich Ding. Über die Glaubensgrundlagen gelebter To-
leranz: Schatten und Licht der Reformation in: zeitzeichen 8/2013, 42. – Dies sei noch in einen 
weiteren Zusammenhang gestellt - mit Thomas Kaufmann (Anm.7), 42: „Auch das im Alten 
Reich etablierte System des Religionsrechts, das im Augsburger Religionsfrieden von 1555 
fixiert (sc. mit dem Grundsatz „cuius regio eius religio“) und im Westfälischen Frieden von 1648 
erneuert wurde, war strukturell intolerant... (B)asierte es (doch) auf dem Grundsatz der religi-
ösen Homogenität einzelner politischer Einheiten, befriedete den Konfessionskonflikt durch 
Grenzziehungen ... (D)as Judentum hingegen unterlag einer – wie seit alters – befristeten, 
gegen Geldzahlungen gewährten Duldung, einer tolerantia limitata, die jederzeit widerrufen 
werden konnte.“
71 Thomas Kaufmann (Anm.4), 116: „1539 wurde von dem sächsischen Kurfürsten ein Mandat 
erlassen, das einen bedingte(n) Durchzug der Juden durch das Kurfürstentum gestattete; erst 
im Frühjahr 1543 – nach dem Erscheinen von ,Von den Juden und ihren Lügen‘ – wurde es 
dann durch ein scharfes, unter expliziter Berufung auf Luther veröffentlichtes Mandat abgelöst.“
72 WA 53; 527,29-31.
73 A.a.O., 541,11-14: „Es ist der zorn Gottes uber sie komen, daran ich nicht gerne dencke, und 
mir dis Buch nicht frölich zu schreiben gewest ist, also, das ich habe müssen, jtzt mit zorn, jtzt 
mit spott, wider die Jüden den schrecklichen blick aus meinen augen reissen.“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

20

ben, um verschiedenen deutschen Fürsten diese Schrift zuzusenden.74 Zu-
dem hielt Justus Jonas sie „für wertvoll genug ... , um ... (sie) ins Lateinische 
zu übersetzen“75. Welch andere Wirkung diese Schrift verständlicherweise bei 
Juden auslöste, gibt Josel von Rosheim deutlich zu erkennen. Er beantragte 
mit einer Eingabe 1543 beim Rat der Stadt Straßburg, dass Luthers Schrift 
„Von den Juden und ihren Lügen“ und die kurz darauf erscheinende „Vom 
Schem Hamphoras“ nicht neu aufgelegt werden dürften, - und erwirkte dies.76

4. Zur Schmähschrift „Vom Schem Hamphoras“ (1543)

Wie Luthers Schrift „Von den Juden und ihren Lügen“ am 17. Januar 1543 
gedruckt vorlag77, so folgte gleich darauf die darin schon angekündigte78 und 
kaum anders zu charakterisierende Schmähschrift „Vom Schem Hamphoras“, 
die am 7. März vollendet, am 28. März 1543 gedruckt vorlag.79 Luthers erklär-
te Absicht ist dieselbe wie in der vorigen Schrift: sich damit nicht an Juden zu 
richten (sie werden hier sogleich dämonisiert), vielmehr vor ihnen zu warnen 
und den Glauben der Christen zu stärken.80 Genauer trägt diese Schrift den 
Doppeltitel „Vom Schem Hamphoras und vom Geschlecht Christi“. Geht es 
ihm doch einerseits um Widerlegung kabbalistischer Spekulation zum Got-
tesnamen81 (dem soll in bestimmter Hinsicht unsere Aufmerksamkeit gelten) 
und anderseits, indem er die Stammbäume Jesu im Matthäus- und Lukas-
Evangelium aufeinander bezieht, darum, die Abstammung Jesu von David 
nachzuweisen82. 

Die Kabbala suchte nach dem tieferen Sinn des unsagbaren Gottesnamens, 
des „Schemhamphoras“, d.h. des unverstellten Namens. Anhalt dafür sollte 
der biblische Text Exodus 14,19-21 aus der Schilderung von Israels Durchzug 
durchs Schilfmeer geben. Der unverstellte Name Gottes wurde über die 216 

74 Vgl. Thomas Kaufmann (Anm.4), 95: Spalatin hat mit der Bemerkung, „kein solches Buch 
und eine solche Mauerbrecherin wider die Juden, ihre Lügen und schreckliche Gottesläste-
rung“ sei „in viel hundert jahren erschienen“ diese Schrift „Herzog Albrecht von Preußen be-
kannt gemacht“. Und (a.a.O.,118): „(D)ie Wittenberger (ließen) keinen Zweifel daran ... , wel-
chen Weg sie in der Judenpolitik für sichtig hielten: die Austreibung nämlich... (So engagierten 
sich) Melanchthon und Spalatin bei der Versendung von Von den Juden und ihren Lügen auch 
an andere deutsche Fürsten“.
75 A.a.O., 160.
76 Vgl. Selma Stern (Anm.9),157: „Der Straßburger Magistrat versprach in seiner Antwort, daß 
er den Druck von Luthers Schriften in seinem Gebiet untersagen werde. Aber er weigerte sich 
(entgegen der zweiten Forderung in Josels Eingabe), bei den (im Schmalkaldischen Bund mit 
ihnen) verbündeten Fürsten und Städten zugunsten ihrer gefährdeten jüdischen Untertanen 
einzutreten.“
77 Vgl. WA 53; 414.
78 A.a.O.; 513,14f: „Wils diesem Büchlin nach, in sonderlicher Zedel lassen ausgehen, was 
Purchetus hie von (sc. vom „Schemhamphoras“) schreibet.“
79 Martin Luther, Vom Schem Hamphoras und vom Geschlecht Christi (1543) in: WA 53; 573.
80 A.a.O.; 579,9f.13-16: „(M)ein meinung (ist) nicht, wider die Jüden zu schreiben, ... (sondern) 
unser Christen vor jhnen, als fur den Teuffeln selbs, zu warnen, unsern glauben zu stercken 
und zu ehren, nicht die Jüden zu bekeren, Welchs eben so müglich ist, als den Teuffel zu be-
keren.“ – Zur analogen Intention Luthers in der Schrift „Von den Juden und ihren Lügen“: s.o. 
bei Anm.38.
81 Dies in: a.a.O.; 580.10-609,36.
82 Dies in: a.a.O.; 610,1-648,10.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

21

Buchstaben dieses Textes tiefsinnig und spekulativ erschlossen. Dazu fragt 
Luther: Woher haben die Juden diese hohe Weisheit?83 Indem Luther darauf 
keine Auskunft weiß, lässt er sich stattdessen zu einer schamlos unverschäm-
ten Satire verleiten in Anspielung auf die in Stein gehauene sog. „Judensau“84, 
die an der Wittenberger Pfarrkirche zu sehen ist, und schreibt dazu: „Da lie-
gen junge Ferkel und Juden drunter, die saugen. Hinter der Sau steht ein Rab-
biner, der ... guckt mit großem Fleiß der Sau unter den Bürzel in den Talmud 
hinein... Daselbst haben sie gewiss ihr Schem Hamphoras.“85  Wie hätte man 
mit dem, was Juden heilig war: ihrer Besinnung über den unsagbaren Namen 
Gottes, wüster umgehen können? Offensichtlich durch Luthers giftigen Spott 
hat die Judensau, wie heute noch an der Wittenberger Stadtkirche zu sehen, 
wohl im 17. Jahrhundert die Überschrift erhalten „Rabini (sc. des Rabbiners) 
Schem HaMphoras“. 

Immerhin traf diese Schrift von Luther vor allem wegen jener gemeinen Sa-
tire auf Vorbehalte bei Melanchthon und bei Osiander auf Kritik. Deutliche 
Kritik daran äußerte vor allem Bullinger, Zwinglis Nachfolger, und mit ihm 
die Zürcher Kirche.86 – In Wittenberg wurde im Blick auf das Jahr 1983 und 
also Luthers 500. Geburtstag für die Kirchengemeinde die Frage unaus-
weichlich, was mit der „Judensau“ an der Stadtkirche geschehen solle. Soll-
te dies Schandmahl entfernt werden oder als Herausforderung bleiben? Die 
Entscheidung fiel für eine Bodenplatte am Ort darunter. Sie wurde von „dem 
Bildhauer Wieland Schmiedel“ gestaltet als quadratische „Bodenrelief-Platte“ 

83 A.a.O.; 600,7-13: „Woher haben die Jüden diese hohe weisheit, das man Mosi Text, die 
heiligen unschuldigen Buchstaben, so sol teilen jnn drey Vers und Arithmetische oder zalbuch-
staben draus machen, Auch 72. Engel nennen, Und Summa, das gantze Schem Hamphoras 
der gestalt stellen?“
84 Dazu Albrecht Steinwachs, Mahnmal an der Stadt- und Pfarrkirche in der Lutherstadt Wit-
tenberg in: Zwischen den Zeiten 5/1989, 125: „Seit dem 12. Jahrhundert gibt es dieses Motiv 
an ... vielen Kirchen Europas (sc. vor allem im deutschen Sprachraum)... Die Schmähung der 
Juden wurde offenbar sehr früh durch Darstellungen dieses Tieres betrieben... Schon um 139 
n.Chr. hat Kaiser Hadrian als abschreckendes Mittel an dem Tor Jerusalems, das nach Bet-
lehem führte, eine Sau aus Marmor anbringen lassen, um zu verhindern, daß Juden in diese 
Stadt zurückkehrten. Ähnlich scheint es auch in Wittenberg gewesen zu sein. Herzog Rudolf I. 
von Sachsen-Wittenberg verbot 1304 den Aufenthalt von Juden in seinem Herzogtum. Vermut-
lich stammt das Spottbild auf die Juden an der Stadtkirche aus jenen Tagen.“
85 Vgl. a.a.O.; 600,23-35.601,6-8.12f: „Wolan, ich weis nicht sonderlich, wo sie es her haben, 
Aber nahe hinzu will ich wol raten. Es ist hie zu Wittemberg an unser Pfarrkirchen eine Saw 
jnn stein gehawen, da ligen junge Ferckel und Jüden unter, die saugen, Hinder der Saw stehet 
ein Rabin, der hebt der Saw das rechte bein empor, und mit seiner lincken hand zeucht er den 
pirtzel uber sich, bückt und kuckt mit grossem vleis der Saw unter den pirtzel jnn den Thalmud 
hinein, als wolt er etwas scharffes und sonderlichs lesen und ersehen. Daselbsher haben sie 
gewislich jr Schem Hamphoras... Hie zu möcht man leicht das wort Schem Hamphoras ... 
keren, nemlich ´Peres schama`, oder, wie sie thun, künlich meistern und machen ´Schamha 
Peres`, ... das heisst: Hie dreck, nicht der auff der gassen ligt, Sondern aus dem bauch kompt“.
86 WA 53; 574: „Der Schrift ´Von den Juden` hatte Melanchthon, als er sie an den Landgrafen 
Philipp (sc. von Hessen) sandte, eine kurze Empfehlung hinzugefügt; bei der Übersendung 
unsrer Schrift fehlt sie; es klingt eigentümlich, wenn Melanchthon schreibt: ´damit E.F.G. se-
hen, was jetzund seine Arbeit ist`; hat er die Empfehlung absichtlich weggelassen? hat unsre 
schrift ihn abgestoßen? Sehr scharfe Richter findet sie im schweizerischen Lager; Bullinger 
nennt sie sehr schmutzig geschrieben, das ´Wahrhafte Bekenntnis der Diener der Kirchen 
zu Zürich` bezeichnet sie als schweinisch und kotig: wenn sie geschrieben wäre von einem 
Schweinehirten und nicht von einem berühmten Seelenhirten, so möchte das etwas, doch we-
nig Entschuldigung sein. Aber auch ein Freund Luthers, Andreas Osiander, hat sich gegen das 
Buch ausgesprochen.“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

22

aus Bronze, aus deren Fugen, Rissen in Gestalt eines Kreuzes gleichsam 
Quetschungen hervorquellen. Als fände sich „(i)m Leiden und Kreuz Christi 
... das Leid der Zertretenen wieder.“ Diese Bronzeplatte ist in Stein gefasst, 
worauf der Text „von dem Schriftsteller Jürgen Rennert“ zu lesen ist: „Gottes 
eigentlicher Name / der geschmähte Ha M Phoras / den die Juden vor den 
Christen / fast unsagbar heilig hielten / starb in sechs Millionen Juden / unter 
einem Kreuzeszeichen.“ Zudem ist dort „noch in Hebräisch der Anfang des 
130. Psalms geschrieben: „Aus der Tiefe rufe ich, Herr zu Dir!“87

5. Zu Luthers letzten öffentlichen Worten wider die Juden

Als dritte Schrift zu den Juden folgt 1543 noch die „Von den letzten Worten 
Davids“88. Hier konzentriert sich Luther auf 2. Samuel 23,1-7, um aufgrund 
dessen die Lehre von der Dreieinigkeit und das Zeugnis von Jesus Christus 
als Gottes Sohn schon im Alten Testament angelegt zu finden. Damit wird 
unübersehbar, wie stark sich diese – von der jüdischen Auslegung des Alten 
Testaments unterscheidet. Auch wenn sich hier eine andere Tonlage zeigt: 
deutlich weniger polemisch als in den beiden Schriften zuvor aus dem Jah-
re 1543, wird die Differenz zum jüdischen Verständnis des Alten Testaments 
entschieden markiert, so mit der einleitenden Bemerkung: „Wir Christen ha-
ben den synn und verstand der Biblia, weil wir das Newe Testament, das ist 
Jhesum Christum haben, welcher im alten Testament verheissen und hernach 
komen, mit sich das liecht und verstand der Schrift bracht hat“89. Doch soll es 
hier mit dieser knappen Andeutung sein Bewenden haben.

Luthers letzte öffentliche Worte von den Juden waren am 15. Februar 1546, 
drei Tage vor seinem Tod, zu hören. Er war nach Eisleben gereist, der einzi-
gen Stadt seines Lebensweges (ist er doch dort geboren und gestorben), in 
der Juden lebten.90 Diese Stadt gehörte zur Grafschaft Mansfeld, deren jün-
gere Herren die Juden trotz Luthers ersten beiden Judenschriften von 1543 
weiter dulden 91 –, wogegen Graf Albrecht sie austreiben wollte92. Wie Luther 
am 1. Februar 1546 seiner Frau Käthe aus Eisleben schreibt, will er Graf 
Albrecht von der Kanzel aus helfen, die Juden zu vertreiben.93 Diese erhoffte 

87 Albrecht Steinwachs (Anm.84), 126.
88 Martin Luther, Von den letzten Worten Davids (1543) in: WA 54;16-100.
89 A.a.O.; 29,3-6. – Entsprechend a.a.O.; 44,29-31: „Das newe Testament kann nicht feilen, 
Also das Alte Testament auch nicht, wo sichs reimet, und dem newen ehnlich ist.“
90 Thomas Kaufmann (Anm.4), 157: „Die einzige Stadt, in der Luther gelebt hat und in der 
Juden geduldet waren, war ... Eisleben, wo er deren Austreibung betrieb.“
91 Dazu a.a.O., 118: „Daß freilich die jungen Herren von Mansfeld auch nach Erscheinen der 
ersten beiden „Judenschriften“ weiterhin Juden in ihrem Herrschaftsgebiet duldeten, verdroß 
Luther.“ Und a.a.O., 9f: „Während seiner letzten Reise, die ihn in seine Geburtsstadt Eisleben 
führte, galt seine schließlich erfolgreiche, auch auf die Kanzel getragene Sorge der Austrei-
bung der Juden aus der Stadt und der Grafschaft Mansfeld.“
92 Walther Bienert (Anm.9), 174: Die „Verhandlungen mit der Familie der Mansfelder Grafen 
in Eisleben ... kamen ... auch auf die in einigen Orten der Grafschaft Mansfeld ansässigen 
Juden. Der mächtige Graf Albrecht wollte sie ausweisen, andere Familienglieder nahmen sie 
in Schutz.“
93 Luther an seine Frau 1. Februar 1546 (Nr.4195) in: WABr 11; 276,16-19: „Wenn die Heubt-
sachen geschlichtet weren, so mus ich mich dran legen, die Juden zuvertreiben, Graff Albrecht 
ist jnen feind und hat sie schon preis geben. Aber niemand thuet jnen noch ichts. Wils Gott, ich 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

23

Hilfe erfolgte durch ihn am 15. Februar 1546 von der Kanzel in der Andreas-
kirche zu Eisleben. Er war dabei, über Matthäus 11,25-30 zu predigen. Als er 
gerade begonnen hatte, auf den sog. Heilands-Ruf einzugehen: „Kommet her 
zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken“, muss 
er die Predigt abbrechen, weil er mit einem Schwächeanfall zu schaffen hat; 
lässt darauf aber noch „Eine Vermahnung wider die Juden“ als Kanzelabkün-
digung folgen.94 Darin spricht er die Hörer darauf an, dass sie noch Juden im 
Land haben. Dabei treffen nun Akzente zusammen, die er einerseits in seiner 
Schrift von 1523  und anderseits in der ersten aus dem Jahr 1543 gesetzt 
hatte. Mit ihnen sei (wie er dies 1523 betont hatte) christlich zu handeln und 
ihnen der christliche Glaube anzubieten, auf dass sie sich zum Messias be-
kehren.95 Weil sie aber Jesus Christus lästern und fluchen, sollen Christen 
sich durch ihre Duldung nicht (wie Luther 1543 akzentuiert hatte) ihrer Sün-
den teilhaftig machen.96 Darauf folgt der Appell an die Fürsten, hier also an 
die Grafen von Mansfeld: „Darumb solt jr Herrn sie nicht leiden, sondern sie 
weg treiben.“97 Die beiden Akzente treffen sich in der Pointe, auf die Luther 
seine Vermahnung wider die Juden hinauslaufen lässt: „Wollen sich die Jüden 
zu uns bekeren und von jrer lesterung, und was sie uns sonst gethan haben, 
auffhören, so wollen wir es jnen gerne vergeben. Wo aber nicht, so sollen wir 
sie auch bey uns nicht dulden und leiden.“98 

So sehr die Tür für die Bekehrung der Juden und zur Bereitschaft, ihnen in 
diesem Fall zu vergeben, von Luther bis zum Ende seines Lebens offen ge-
halten wird, laufen seine letzten öffentlichen Worte wider die Juden doch auf 
den Rat hinaus, sie zu vertreiben. Hieße doch, sie zu dulden, wie er in seinen 
letzten öffentlichen Worten wider die Juden mehrfach betont, ihrer Sünden 
teilhaftig zu werden. Angesichts dieses Akzents bleibt es gleichwohl merkwür-
dig, dass für Luther wie in seinen Judenschriften insgesamt so auch in seiner 
letzten Vermahnung nicht die Frage in Betracht kommt, was jenes Wort aus 
dem Lied vom Gottesknecht in Jesaja 53,5 für das Verhältnis von Christen 
und Juden bedeuten könnte: „Er ist um unserer Missetat willen verwundet und 
um unserer Sünde willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf daß wir 
Frieden hätten, und durch seine Wunden sind wir geheilt.“

will auff der Cantzel Graff Albrechten helffen und sie auch preis geben.“
94 Martin Luther, Predigt über Matth. 11,25ff (15. Februar 1546) zu Eisleben gehalten in: WA 
51; 187,16-194,37. Die Predigt bricht er mit der Bemerkung ab (194,35-37): „Das und viel mehr 
were von diesem Euangelio weiter zu sagen, Aber ich bin zu schwach, Wir wollens hie bey 
bleiben lassen.“ Darauf folgt (195,1-196,17) „Ejne vermanung wider die Juden“.
95 A.a.O.; 195,10-13: „Nu wollen wir Christlich mit jnen handeln und bieten jnen erstlich den 
Christlichen glauben an, das sie den Messiam wollen annemen, der doch jr Vetter ist und von 
jrem fleisch und blut geboren und rechter Abrahams same, des sie sich rhümen.“ 
96 A.a.O.; 195,20-25: „Nu ists mit den Jüden also gethan, das sie unsern HErrn Jhesum Chris-
tum nur teglich lestern und schenden. Die weil sie das thun, und wir wissens, so sollen wir es 
nicht leiden. Denn sol ich den bey mir leiden, der meinen HErrn Christum schendet, lestert 
und verflucht, so mache ich mich frembder Sünden teilhafftig. So ich doch an meinen eigenen 
Sünden gnug habe“.  Das merkwürdige Motiv, sich nicht fremder Sünde teilhaftig zu machen, 
wird hier mit Nachdruck vertreten – und begegnet noch zweimal – 196,4-6: „Darumb bitte ich, 
wollet euch frembder sünde nicht teilhafftig machen, Jr habt gnugsam Gott zu bitten, das er 
euch gnedig sey und ewer Regiment erhalte“ – und 196,12f: „Das hab ich als ein Landkind 
euch zur warnung wollen sagen zur letzte, das jr euch frembder Sünde nicht teilhafftig macht“.
97 A.a.O.; 195,25.
98 A.a.O.; 196,14-17.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

24

C. Und doch Perspektiven?

Indem Luthers Auseinandersetzung mit den Juden, in die er bis zum Schluss 
verstrickt war, uns zu notwendig kritischer Auseinandersetzung mit seinen Äu-
ßerungen führte, wurde deutlich, dass bisweilen mit Luther gegen Luther zu 
argumentieren ist. Könnten so Ansätze entstehen, mit denen sich trotz allem 
Herausforderungen und Perspektiven abzeichnen für den christlich-jüdischen 
Dialog bis heute? In dreierlei Hinsicht sollen solche Perspektiven nun zum 
Schluss wenigstens in Grundzügen entwickelt werden.

1. Identität über Abgrenzungen oder aus gemeinsamer Quelle?

In seinen letzten öffentlichen Worten wider die Juden hatte Luther nochmals 
deklariert: Die Juden „sind unsere öffentliche Feinde, hören nicht auff unsern 
HErrn Christum zu lestern“99. Indem deutlich wurde, wie sehr es Luther zuneh-
mend darauf ankam, vor Lästerungen, ja Lügen der Juden zu warnen, um so 
Christen in ihrem Glauben zu stärken, ist klar: er suchte christliche Identität 
über Abgrenzung von jüdischer Religion zu erreichen.100 Könnte aber christ-
liche Identität statt über scharfe Abgrenzung nicht dadurch entstehen, dass 
aus der dem Judentum wie dem Christentum gemeinsamen Quelle, also aus 
dem Alten Testament geschöpft wird? Freilich werden zwischen christlicher 
und jüdischer Auslegung des Alten Testaments unvermeidlich immer wieder 
Kontroversen entstehen. Sollten Christen davon absehen können, das Alte 
Testament im Zusammenhang mit dem Neuen Testament und also auf Jesus 
Christus hin auszulegen? Und sollten wir an der Pointe von Martin Buber 
vorbeigehen können: „Der Glaube des Judentums und der Glaube des Chris-
tentums sind ... wesensverschieden ... und werden wohl wesensverschieden 
bleiben“101? Doch bleibt die Frage, ob nicht der Kern der Bibel, nämlich dass 
das Gottesverhältnis des Menschen, das, so sehr es vom Menschen oft ge-
nug verzerrt, dementiert oder zerstört wird, doch von Gott her durchgehalten 
bleibt, in Jesus Christus als dem Immanuel, in dem Gott mit uns ist (vgl. Mat-
thäus 1,23), wahr wird.102

99 A.a.O..; 195,28f.
100 Vgl. Thomas Kaufmann (Anm.4), 129: Sein „theologische(r) Gegensatz zum Judentum ... 
(ist) für Luther eine unveräußerliche Identitätsfrage christlichen Wahrheitsbewusstseins ge-
wesen.“ So konnte (a.a.O., 136f) „in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ... (i)m Horizont 
konfessioneller Abgrenzungsidentitäten ... ´lutherisch` also gleichbedeutend mit ´antijüdisch` 
sein.“ – Und Luthers Sicht hatte Nachwirkungen in der Theologie bis ins 20. Jahrhundert, wie 
etwa an Harnacks problematischem Judenbild zu ersehen ist (a.a.O., 155), wonach „er sein 
Verständnis Jesu und der Ursprünge des Christentums in Abgrenzung zu einem äußerst nega-
tiv dargestellten Judentum der neutestamentlichen  Zeit entfaltete und auf diese Weise antijü-
dischen Stereotypen enorme Breitenwirkung verlieh.“ 
101 Martin Buber, Zwei Glaubensweisen, 2.A. 1994, 183.
102 Vgl. Walter Mostert, Scriptura sui ipsius interpres. Bemerkungen zum Verständnis der 
Heiligen Schrift durch Luther in: Lutherjahrbuch 46/1979, 93: „Die Schrift spiegelt wider, wie 
immer Menschen ihr Leben vor Gott geführt haben. Ihr Kern, ihre Wahrheit ist aber von daher 
zu entdecken, wo das menschliche Gottesverhältnis in seiner letzten, unverstellten Wirklichkeit 
erkannt und erfahren ist, nämlich als Sein des Sünders vor dem rechtfertigenden Gott. Weil 
diese wahre Wirklichkeit des Gottesverhältnisses immer erfragt ist, auch da, wo sie – wie im 
Gesetz – verzerrt ist, ist Christus der einzige Inhalt der Schrift.“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

25

Wie die Juden aus dem Alten Testament schöpfen zu können wird für Chris-
ten immer wieder Grund zu dankbarem Staunen sein. Justus Jonas, Luthers 
Freund in Wittenberg, sprach gar in dieser Hinsicht von „immer währender 
Dankbarkeit“103.  Wie sehr Luther selbst aufgrund seines Studiums des Alten 
Testaments die hebräische Sprache schätzte, wird aus seiner Bemerkung er-
sichtlich, dem Hebräischen ergehe es bei der Übersetzung ins Deutsche, „als 
wenn die Nachtigall gezwungen würde, mit ihrer einzigartig eleganten Melodie 
den Kuckuck nachzuahmen, dessen eintönige Stimme sie doch verachtet.“104 
Seine biblische Professur seit 1512 in Wittenberg hat er, wie seine Vorlesun-
gen zeigen, am stärksten als Alttestamentler wahrgenommen. So sei an vier 
Aspekten seiner Theologie angedeutet, was er dem Alten Testament und dem 
Hebräischen an entscheidenden Anregungen zu verdanken hat – wie durch 
ihn auch wir bis heute.

Ist doch „Glauben“ von der hebräischen Wendung „häämin“ her (so in Gene-
sis 15,6) ganz als Lebensbewegung zu verstehen: dass der Mensch erprobt, 
worauf letztlich Verlass ist, bzw. sich verlässt auf den durch alles hindurch 
verlässlichen Grund.105 Nicht umsonst heißt nach Luther in seiner Auslegung 
des 1. Gebots im Großen Katechismus Glauben soviel wie Sich-Verlassen: 
„Was heißt ein Gott haben oder was ist Gott? ... (D)ie zwei gehören zuhaufe, 
Glaube und Gott. Worauf Du nu ... Dein Herz hängest und verlässest, das ist 
eigentlich Dein Gott.“106 Diese Pointe verdankt sich offensichtlich der alttesta-
mentlich-hebräischen Prägung des Verständnisses von Glauben.

Weiter hat ein kleines Wort Luthers Art zu denken tief geprägt: eine Präpo-
sition, wodurch das Verhältnis des einen zum andern bestimmt wird, die im 
Hebräischen häufiger begegnet als in andern Sprachen, - nämlich hebräisch 
„liphné“ / lateinisch „coram“ / deutsch „im Angesicht von“ bzw. „vor“. Damit 
wird ansprechbar: der Mensch lebt nicht für sich, sondern grundlegend in 
Beziehungen: er lebt vor sich selbst, ebenso vor andern Menschen bzw. vor 
der Welt und in dem allen vor Gott. Diese drei Beziehungen greifen ineinander 
und lassen das Leben des Menschen beziehungsvoll, aber auch spannungs-
voll, ja widersprüchlich werden. Eine elementare Frage des Menschen ist, wie 
er von andern angesehen und beurteilt wird, wieweit ihm Anerkennung zuteil 
wird und in welchem Ansehen er steht. Dies kann in Spannung treten zu dem, 
wie er sich selbst sieht und beurteilt. In all diesen Beziehungen spielt mit, wie 

103 Aus einem Brief von Justus Jonas von etwa 1538 im Zusammenhang mit seiner Überset-
zung von Luthers Schrift „Wider die Sabbather“, wonach es eine Dankespflicht für die Kirche 
aus den Heiden sei, mit den durch die Reformation lebendig gewordenen Bibelstudien an der 
Rettung der Juden zu arbeiten (vgl. Peter von der Osten-Sacken (Anm.19), 245): „Weil die 
Juden deshalb ein so edles und heiliges Volk sind, aus deren Fülle wir alle empfangen haben, 
schulden wir Heiden ihnen fürwahr eine immer währende Dankbarkeit, so dass wir, soviel auch 
immer möglich ist, einige von ihnen wie mitten aus einem Schiffbruch retten.“
104 S.o. Anm.17.
105 Vgl. Gerhard Ebeling, Zwei Glaubensweisen? In: Ders., Wort und Glaube 3. Band, 1975 
– im Gespräch mit Martin Buber, Zwei Glaubensweisen (1950), 239: „Martin Buber (hat) ... mit 
Recht die Aufmerksamkeit auf den Glauben selbst gelenkt. Nicht zufällig tut dies ein in der 
Sprache Israels verwurzelter Denker. Denn „Glauben“ hat sprachlich und darum auch sachlich 
seinen Ursprung in der Erfahrung Gottes als des führenden und bundesschließenden Herrn. 
Die hebräische Vokabel „häämin“ mit dem etymologischen Wortsinn „verläßlich sein lassen“, 
„sich verlassen auf das Verläßliche“ verband sich darum in der Zeit der frühesten Bezeugung 
mit der Gestalt Abrahams.“
106 Martin Luther, Der Große Katechismus in: Anm.49; 560,9f.21-24.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

26

er vor Gott steht, wie er von ihm angesehen wird. Um das Ineinandergreifen 
der drei elementaren Beziehungen, in denen der Mensch lebt, in bestimmter 
Hinsicht zu pointieren: „Er gilt vor Gott nicht kraft des Ansehens, das er in 
der Welt genießt, (noch) kraft der Selbsteinschätzung, die er von sich hat. 
Er muß aber auch wissen, daß sein Verlassensein von der Welt und seine 
Verzweiflung an sich selbst nicht das Urteil ausmachen, das Gott über ihn 
fällt... Gerade deshalb ist der Mensch darauf angewiesen, als Person von 
Gott angenommen zu werden.“107 Darin wirkte sich grundlegend „für Luthers 
Art zu denken ... alttestamentliches Wirklichkeitsverständnis aus.“108 So bleibt 
die Wahrnehmung menschlichen Lebens als beziehungsvoll und so auch in 
seinen spannungsvollen, gar widersprüchlichen Beziehungen zumal der Sicht 
und Sprache des Alten Testaments zu verdanken.

Des weiteren haben wir dem Alten Testament, hier nicht zuletzt den Klage-
psalmen die Sprache zu verdanken, die Menschen, kommt es hart auf hart, 
gegen Gott zu Gott rufen lässt. Die Psalmen waren Luther durch das klöster-
liche Tagzeitengebet vertraut; und nicht umsonst vertiefte er sich mit seiner 
ersten biblischen Vorlesung in Wittenberg von 1513-1515 in den Psalter. Von 
daher wurde für ihn Konfrontation mit der Verborgenheit Gottes und daher 
das Widereinander von verborgenem und offenbarem Gott aufschlussreich 
für das oft als strittig erfahrene Gottesverhältnis des Menschen.109 Zudem gibt 
notwendig zu denken, dass der Name „Israel“ in der Erfahrung des Ringens 
mit Gott gründet und in der Erzählung von Jakobs Kampf am Jabbok sei-
nen Ursprung fand samt dem Namenswechsel von Jakob zu Israel (Genesis 
32,29).110 Das Ringen mit Gott als ein Grundzug des Alten Testaments wie 
der Geschichte des Judentums bildet ein notwendiges Widerlager entgegen 
Tendenzen zu einem allzu wohltemperierten Christentum. Führt doch „(e)in 
Reden von Gott, das nicht vom Leiden unter Gottes Verborgenheit gezeichnet 
ist, ... zur Verharmlosung Gottes und ebenso zur Beschönigung wie zur Ver-
giftung des Lebens.“111

Nicht zuletzt könnte das Lied vom Gottesknecht in Jesaja 52,13-53,12 gerade 
auch im Blick auf das Verhältnis von Christen und Juden hellhörig machen. 
Eigenartig bleibt, dass dieser Zusammenhang, diese Sicht in Luthers sog. 
Judenschriften nicht begegnet.112 In Jesaja 53,6 heißt es: „Wir gingen alle in 

107 Gerhard Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens Band I, 1979, 353f.
108 Gerhard Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken, 1964, 221.
109 Vgl. Gerhard Ebeling, Verborgener und offenbarer Gott in: a.a.O., 259-279.
110 Luther stellte in seinen Predigten über das 1. Buch Mose von 1527 in der über Genesis 32 
(WA 24; 575,8-10) fest, dass Jakob während des Kampfes am Jabbok „auch nicht gewust (hat), 
ob es ein guter odder böser geist were, denn sonst were es kein kampff gewesen, so er gewust 
hette, das es Gott oder ein guter Engel were“.
111 Volker Weymann, Gottes Verharmlosung als Vergiftung des Lebens? Fragen im Zusam-
menhang mit Tilmann Mosers „Gottesvergiftung“ in: EvTh 44/1984, 76.
112 S.o.S. am Schluss von B.5.. – Soweit ich sehe, begegnet an drei Stellen (zur dritten: s.u. in 
Anm.113) in Luthers sog. Judenschriften ein kurzer Hinweis auf dies Lied vom Gottesknecht. In 
„Von den Juden und ihren Lügen“ bezogen auf die Vergebungsbedürftigkeit von Dienern Gottes 
unter Juden wie Christen (WA 53; 445,15. 17-21): „(A)uch die Heiligen Diener Gottes ... dürffen 
vergebung der sunden. Hie zu gehört nu ein Man, des wir hierin geniessen, der fur uns unser 
Sunde tregt, wie Esaias LIII. sagt: ´Der HERR hat unser aller sunde auff jnen gelegt`.“  - Und in 
„Von den letzten Worten Davids“ hat Luther den Bogen von Jesaja 53 zu Christus geschlagen 
(WA 54; 92,8-19): „Wir Christen wissen (Gott lob und danck in Ewigkeit), das Messia ist Gottes 
Einiger ewiger Son, den er gesand hat in die Welt, unser sunde auff sich zu nehmen, fur uns 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

27

die Irre wie Schafe, ein jeder sah auf seinen Weg. Aber der Herr warf unser 
aller Sünde auf ihn.“ Hier wird unverkennbar unterschieden zwischen dem 
„Wir“ dieses Liedes und dem Gottesknecht.113 Und in diesem „Wir“ sind Ju-
den und Christen, die später dies Lied aufnahmen, zusammengeschlossen. In 
diesem Lied vom Gottesknecht begegnet die im Alten Testament „einzigartige 
Vorstellung ... , dass das Leiden eines Menschen, welches dieser nach Gottes 
Willen auf sich nimmt, Leiden für andere Menschen ist, ... „für die Vielen“ (sc. 
Jes 53,11) ... , für die es eine Schuld tilgende Wirkung hat.“114 Einzigartig ist 
diese Konstellation im Alten Testament insofern, als sie „im weiteren Verlauf 
der alttestamentlichen Traditionsbildung ohne Wirkungsgeschichte geblie-
ben“ ist.115 So weist dies Lied über das Alte Testament hinaus und hat sich 
mit dem Motiv der „Stellvertretung als Folge der Übernahme fremder Schuld 
... nachhaltig auf das Verstehen der Passion und des Todes Jesu im Neuen 
Testament ausgewirkt.“116 Hier treffen somit für Christen und Juden das Alte  
und das Neue Testament auf einzigartige Weise zusammen.117 Wie sollte dies 
nicht eine Wegweisung, freilich zugleich Herausforderung für den christlich-
jüdischen Dialog bleiben?

2. Entkräftung des Vorwurfs, Juden seien Christus-Mörder!

Wie anfänglich vermerkt wurde118, hatten im Mittelalter wie zur Zeit der Refor-
mation die verrückten und lebensgefährlichen Vorwürfe gegen Juden, die auf 

zu sterben und den Tod fur uns zu uberwinden. Wie Jsaja 53, klerlich sagt: ´Wir giengen alle 
jrre, Gott aber hat unser aller sunde auff ihn gelegt, Und er hat sein leben zum schuld opffer 
gegeben etc.` Daher singen und rhümen wir mit allen freuden, Das Gottes Son, der rechte 
Einige Gott, mit dem Vater und Heiligem geist, sey fur uns Mensch, Ein knecht, Ein sunder, Ein 
wurm worden, Gott sey gestorben, Gott trage unser sunde am Creutz, in seinem eigen leibe, 
Gott hat uns Erlöset durch sein eigen blut, Denn Gott und Mensch ist eine Person, Was der 
Mensch hie thut, leidet und redet, das thut, leidet und redet Gott. Und was Gott thut und redet, 
das thut und redet der Mensch“.
113 Soll nach jüdischer Auslegung der Gottesknecht als ´corporate personality` für Israel 
stehen, wofür andere Lieder vom Gottesknecht (zB Jes 49,3.6.7) sprechen, so trägt  in Jes 
52,13-53,12 dieser „stärker die Züge eines individuellen Mittlers zwischen Yhwh, Israel und 
den Völkern“ (Reinhard Feldmeier / Hermann Spieckermann, Der Gott der Lebendigen, 2011, 
104). – Schon Luther hatte die Interpretation des Gottesknechtes in Jesaja 53 auf Israel hin 
für unmöglich erachtet (in „Von den Juden und ihren Lügen“ – WA 53; 534,12-22): „Jsaie LIII., 
das ... ´Gott unser aller sünde auff jn legt und jn umb unser sünden willen schlüge, Er aber sein 
leben zum Schuldopffer geben solt fur die sünde und für die Sünder beten, und durch sein er-
kentnis viel gerecht machen`. Wie der Text helle da stehet. Aber unverschampter ding hat diese 
Sonne nicht gesehen noch gehöret, weder diese lesterlichen Jüden in diesem Spruch uben, 
welchen sie auff sich in diesem elende deuten... Ah, Solten sie sein, die umb unser sünde willen 
geschlagen, unser sünde tragen und uns gerecht machten und fur uns beten müsten etc.“. 
114 Reinhard Feldmeier / Hermann Spieckermann (Anm.113), 375.
115 A.a.O., 294.
116 Volker Weymann, Der Kreuzestod Jesu als Heilsgeschehen? in: Heinrich Assel, Hans-
Christoph Askani (Hg.), Sprachgewinn. Festschrift für Günter Bader, 2008, 28.
117 Übrigens gewann Jesaja 53 für Antonius Margaritha, der 1522 vom Judentum zum Chris-
tentum übergetreten war, entscheidende Bedeutung: 1534 „bezog (er) sich auf Jes 53, das 
Kapitel über den leidenden Gottesknecht, und damit auf den biblischen Text, der für ihn selbst 
bei seiner Erkenntnis Jesu als des bereits gekommenen Messias ausschlaggebend geworden 
war.“ Und er notierte, „dass er Jes 53 in sein tägliches Gebetbuch eingetragen habe, und hebt 
hervor, dass jeder Christ es täglich beten sollte“ (Peter von der Osten-Sacken (Anm.19), 169f).
118 S.o. am Schluss von A.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

28

Hostienschändung wie auf Ritualmord lauteten, ihre Quelle, ihren Grund in 
der weit verbreiteten, kirchlich vertretenen Anklage, die Juden seien Christus-
Mörder bzw. waren Folgen dieser Anklage. Dies wurde von Johannes Eck, 
dem zumal von Rom beauftragten Gegner Luthers und der Reformation, in 
seiner Schrift „Judenbüechlin“ von 1541 vertreten mit der Parole vom „Christi-
cidium, dem Christusmord“ der Juden.119 Umso mehr fällt auf, dass diese der 
Sache nach wie in ihren Auswirkungen verheerende Anklage bei Luther trotz 
seiner maßlosen, ja unsäglichen Polemik gegen die Juden und das Judentum 
in  keiner Phase seines Wirkens zu finden ist.120

Ja Luther lässt deutlich werden, in welch problematischer christlicher Passions-
frömmigkeit jene Anklage ihren Ursprung hat und ihr Resonanzfeld findet, und lei-
stet dieser entschieden Widerstand. So findet sich in Luthers Psalmenvorlesung 
von 1519-21 die Pointe: diejenigen, welche die Passion Christi bejammern, reizen 
damit die Herzen der Gläubigen gegen die Juden auf.121 Treibt doch Jammern 
über die Passion und den Kreuzestod Jesu Christi zu der Frage, wer daran schuld 
sei, und lief so weithin auf Anklage der Juden hinaus. Hier müssten sich Fragen 
auch zu jedenfalls früherer protestantischer Karfreitags-Stimmung stellen. Sollte 
nicht der Kreuzestod Jesu Christi, statt Trauer oder Mitleid hervorzurufen, Grund 
zum Dank, gar zur Freude sein? Dies findet Klang und Sprache etwa in jenem 
Choral in Bachs Johannes-Passion: „In meines Herzens Grunde dein Nam  und 
Kreuz allein funkelt allzeit und Stunde, drauf kann ich fröhlich sein.“122

119 Peter von der Osten- Sacken (Anm.19), 260. - Zu dieser Schrift von Johannes Eck als Aus-
einandersetzung mit Andreas Osianders Widerlegung von Ritualmord-Anklagen: s.o. Anm.27.
120 Vgl. Heiko A. Oberman (Anm.8), 135: „Die „Beweise“ von ... Sakramentsschändung und 
Kindermord ... bezwecken allesamt, die jüdische Gefahr zu belegen... (als) natürliche Folge 
von Christusmord und Christenhaß. Das ist bei Luther nicht der Fall, in keiner Phase seines 
Wirkens, auf keiner Stufe seiner Polemik.“ – Historisch gesehen ist klar, dass die Kreuzigung 
Jesu von der römischen Macht vollzogen wurde, der damals allein das Recht zu dieser äußerst 
schändlichen Strafe zustand. Freilich wurde Jesu Kreuzigung von Juden vor Pilatus gefordert. 
Doch bleibt etwa mit dem Johannes-Evangelium zu differenzieren: nicht etwa die Juden, son-
dern Vertreter ihrer religiösen Oberbehörde waren es, wie es dort heißt, „die Hohenpriester und 
ihre Knechte schrien: Kreuzige! Kreuzige!“ (Joh 19,6). – Entsprechend hebt Luther (in seiner 
ersten Psalmenvorlesung: WA 55 II; 112,10f) hervor: „Sicut Iudei Christum non opere (manu), 
Sed voluntate occiderunt“ / „Wie die Juden Christus nicht handgreiflich, sondern ihrer willent-
lichen Forderung nach töteten“. – Dementsprechend begegnet in dieser Vorlesung später der 
Akzent (a.a.O.; 167,7f): „Quia Christus usque hodie conspuitur, occiditur, flagellatur, crucifigitur 
in nobis ipsis“ / „In uns selbst wird Christus bis heute bespeit, geschlagen, gegeißelt, gekreu-
zigt“.
121 Vgl. Martin Luther, Operationes in psalmos (1519-1521) in: WA 5; 429,14-18: „Nec aliud 
etiam agunt passionis dominicae declamatores plurimi, quam Iudaeorum in Christum ferociam 
aggravent et in eos exasperent fidelium corda, cum Evangelium hoc agat, ut charitatem dei et 
Christi in ea re nobis unice et summe commendet, cuius illi ne verbo quidem unquam memine-
runt.“ / „Die meisten Bejammerer der Passion Christi übertreiben den Trotz der Juden gegen 
Christus und reizen die Herzen der Gläubigen wider sie auf. Das Evangelium dagegen wirkt 
darauf hin, uns hier einzig und zuhöchst die Liebe Gottes und Christi nahe zu bringen, dessen 
jene sich nie auch mit nur einem Wort erinnern.“ – Dazu Volker Weymann, „Das neue Lied als 
Lied vom Kreuz“ (Martin Luther) !? Zur Musik als Lebensdimension der evangelischen Kirche 
in: Texte aus der VELKD 148 / 2009, 13, Anm.46: „Dies ist eine entscheidende Wegweisung 
für Grund und Richtung christlicher Passionsfrömmigkeit. Wird die Wirkung des Kreuzestodes 
Jesu Christi nicht im Sinne des „fröhlichen Wechsels“ als Grund der Befreiung und Freude 
wahrgenommen, vielmehr als Anlass zu Mitleid und Jammern gesehen, so hat sich dies im ver-
meintlich christlichen, gar mörderischen Antijudaismus, und zwar in dessen Kern ausgewirkt: 
mit dem Vorwurf an die Juden, sie seien Christus-Mörder.“ 
122 BWV 245 – Johann Sebastian Bach, Neue Ausgabe sämtlicher Werke (NBA): Nr.26.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

29

Luther gibt wie des öfteren so 1519 zu bedenken: Eine Betrachtung des Lei-
dens Christi, das dazu führt, „uber die Juden tzornig (zu) werden ... (und zu) 
schelten uber den armen Judas“123, erweist sich als zutiefst fragwürdige, ja 
verdrehte Betrachtung der Passion. Vielmehr kommt es darauf an, im Leiden 
und Kreuzestod Jesu Christi „den ernst gottis uber die sund ... (wahrzuneh-
men, wie) er spricht durch Jsaiam 53. Umb der sund willen meyns volcks hab 
ich yhn geschlagen ... Biß das ich sach, das der eynige gottis sun sich meyn 
erbarmet, erfurtritt und yn das selb urteyll sich für mich ergibt.“124 Und wenn im 
Blick darauf von den Juden die Rede ist, heißt es in diesem Zusammenhang: 
„(D)ie Juden, wie sie nu gott gerichtet und vortrieben hatt, seynd sie doch 
deyner sunde diener gewest, unnd du bist wahrhafftig, der durch seyn sunde 
gott seynen sun erwurget und gecreutziget hatt“.125 Somit kommt es nach 
Luther nur dann zu rechter Betrachtung des Leidens und des Kreuzestodes 
Jesu Christi, wenn diese, statt nach andern Schuldigen Ausschau zu halten, 
zur Selbsterkenntnis führt – im doppelten Sinn: dass es meine Sünde ist, die 
er auf sich genommen -, die ihn deshalb ans Kreuz gebracht hat, und dass er 
mich dank des Einsatzes seines Lebens uns Menschen zugute der Macht der 
Sünde entrissen hat.126

Entschiedener Widerstand gegen den Vorwurf, die Juden seien Christus-Mör-
der, ja Entkräftung dieser verheerenden Anklage ist für Luther darin begrün-
det, dass Jesus Christus um unseretwillen und für uns gestorben ist. Dies 
führte ihn schließlich 1544 gegenüber dem damals gängigen Lied: „O du ar-
mer Judas, was hastu gethon, Das du dienen herren also verrathen hast!“127, 
ja im Kontrast dazu in der Weise einer Kontrafaktur zu der Strophe: „Unser 
grosse sunde und schwere missethat / Jhesum den waren Gottes Son ans 
Creutz geschlagen hat. / Drumb wir dich, armer Juda, darzu der Jüden schar, 
/ Nicht feintlich dürffen schelten, die schult ist unser zwar. / Kirieleison.“128 
Dies findet sich in der von dem „Wittenberger Musiksammler ... und Verleger 
Georg Rhau ... (im Jahre 1544 herausgegebenen) Sammlung von deutschen 
Kirchenliedsätzen seiner Zeit“129, zwar ohne Luthers Namen, aber doch frag-
los ihm zuzuschreiben.130 So hat Luther bis zum Ende seines Lebens trotz all 

123 Martin Luther, Eyn Sermon von der Betrachtung des heyligen leydens Christi (1519) in: 
WA 2; 136,4f.
124 A.a.O.; 137,13.15f und 138,1-3.
125 A.a.O.; 138,30-32.
126 So Luther auch in einer Predigt aus den Jahren 1519-1521 (WA 9; 651,26-30 und 655,2-4): 
„Diß ist aber die rechtschaffene betrachtüng und weyse zcu handeln das leyden Christi, das 
dw darauß lernest erkennen, wer dw seiest. Weynne über dich selber, haltte dich und Christum 
zcwsamen, do sihestw ein spiegel des gestrengen gerichts und zcornn Gottis, den wir vordinet 
und Christus getragen hatt... (Und:) ´Von unsern sunden geliden` ist uns in die Helle geworffen, 
´umb unser sünd willen geliden` ist wider auß der Helle gezogen.“
127 In: Die sonstigen Dichtungen Luthers – WA 35; 576. In diesem Lied folgen die weiteren 
Zeilen – mit einer Dämonisierung der Juden: „Darumb mustu leiden in der helle pein, Lucifers 
geselle mustu ewig sein. Kirie eleyson.“
128 A.a.O. – Hiernach folgt darauf die zweite Strophe: „Gelobet seistu Christe der du am Creut-
ze hingst, / Und vor unser sunde viel schmach und streich empfingst, / Jtzt herschest mit deim 
Vater in dem Himelreich, / Mach uns alle selig auff diesem erdreich. / Kirieleison.“ 
129 Markus Jenny, Luther / Zwingli / Calvin in ihren Liedern, 1983, 169.
130 So der Herausgeber der „(S)onstigen Dichtungen Luthers“ (Anm.125) – a.a.O.; 576: „Das 
Fehlen des Namens Luthers bei dem Lied beweist nichts gegen ihn als Verfasser, da auch 
die andern zweifellos Lutherschen Lieder hier namenlos abgedruckt sind.“ – In weiterem Zu-
sammenhang lässt sich dies begründen mit Heiko A. Oberman (Anm.8), 164: „Schon in dem 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

30

seiner Polemik gegen das Judentum der verfehlten Anklage entschieden wi-
derstanden, die Juden seien Christus-Mörder. Von Grund auf entkräftet bleibt 
diese verheerende Anklage durch den wachen und selbstkritischen Sinn da-
für, welche Befreiung uns Menschen durch den Weg Jesu Christi ans Kreuz 
zuteil wird. Prägnant findet dies Sprache in dem Wort Johannes des Täufers 
im Blick auf Jesus zu Eingang des Johannes-Evangeliums, worin sichtlich 
das Lied vom Gottesknecht aus Jesaja 52/53 anklingt: „Siehe, das ist Gottes 
Lamm, das der Welt Sünde trägt!“.

3. Toleranz aus Glauben?

Im Blick auf das Verhältnis von Christen und Juden lässt sich bei Luther nur 
im Blick auf seine Schrift von 1523, wo er entgegen den Trends seiner Zeit für 
die Förderung von Alltagskontakten plädierte mit Aufhebung von Arbeits- und 
Zunftverboten131, von einem Plädoyer für gelebte Toleranz sprechen. Doch ist 
nicht zu verkennen, dass er wichtige Grundlagen für Toleranz entwickelt hat, 
die deshalb mit ihm wenn nötig gegen ihn geltend zu machen bleiben.

Konzeptionelle Ansätze für, ja Impulse zu gelebter Toleranz entwickelte er 
in seiner Schrift „Von weltlicher Obrigkeit“ von 1523 mit dem entschiedenen 
Hinweis, dass wie der Glaube allein durch Gottes Wort hervorgerufen wird132, 
so auch Irrlehre nicht mit Gewalt, sondern allein mit Gottes Wort zu bekämp-
fen ist133. Was die Auseinandersetzung mit Ketzern betraf, bedeutete die „Re-
formation ... einen relativen Einschnitt in der Geschichte der vormodernen 
Intoleranz“134. An solchem Umgang mit Irrlehre wird deutlich, dass Toleranz 
den Streit um die Wahrheit nicht ausschließen muss, so sehr in ihrem In-
teresse neuzeitlich aus politischen Gründen die Wahrheitsfrage suspendiert 

Wittenberger Liedbuch des Jahres 1544 war eine Strophe aufgenommen, die zwar nicht aus-
drücklich Luther zugeschrieben, aber von ihm in Schriften und Predigten über die Jahre hinweg 
so wortnah ausgesprochen ist, daß sie als genuines Luthergut gelten muß: Unser grosse sunde 
und schwere missethat ...“. – Beginnt „Eyn Sermon von der Betrachtung des heyligen leydens 
Christi“ (Anm.123) mit der Bemerkung (a.a.O.; 136,3-5): „Zcum ersten bedencken ettlich das 
leyden Christi alßo, das sie uber die Juden tzornig werden, singen und schelten uber den 
armen Judas“, so scheint Luther damit 1519 auf jene gängige Judas-Strophe anzuspielen; 
und entsprechend heißt es in seiner Kontrafaktur dazu: „Drumb wir dich, armer Juda, ... Nicht 
feintlich dürffen schelten“. 
131 S.o. B..1. – zweiter Absatz.
132 S.o. bei den Anmerkungen 63 und 65.
133 Martin Luther, Von weltlicher Obrigkeit ... (1523) in: Anm.63, 69: „Ja, weltliche Gewalt 
zwingt nicht zu glauben, sondern wehrt nur äußerlich, daß man die Leute mit falscher Lehre 
nicht verführe; wie könnte man sonst den Ketzern wehren? Antwort: das sollen die Bischöfe 
tun, denen ist solches Amt befohlen und nicht den Fürsten. Denn Ketzerei kann man nimmer-
mehr mit Gewalt abwehren. Es gehört ein anderer Griff dazu, und es ist hier ein anderer Streit 
und Handel als mit dem Schwert. Gottes Wort soll hier streiten; wenn`s das nicht ausrichtet, 
so wird`s wohl unausgerichtet bleiben von weltlicher Gewalt, und wenn sie gleich die Welt mit 
Blut füllte. Ketzerei ist ein geistliches Ding, das kann man mit keinem Eisen zerhauen, mit 
keinem Feuer verbrennen, mit keinem Wasser ertränken. Es ist aber allein das Gotteswort da, 
das tut`s“. – Schon zuvor wurde in der Bulle „Exsurge domini“ vom 15. Juni 1520, der Bannan-
drohungs-Bulle gegen Luther, unter seinen „Irrtümern“ verworfen (hg.v. Henricus Denzinger / 
Adolfus Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum ..., Editio XXXII 1958, 361: 1483): „Haereticos 
comburi est contra voluntatem Spritus“ / „Ketzer zu verbrennen ist wider den Willen des (sc. 
heiligen) Geistes“.
134 Thomas Kaufmann (Anm.7), 26.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

31

wurde135. Wiewohl es in Fragen der Wahrheit keine Kompromisse geben kann, 
bleibt es entscheidend, dass die Wahrheitsfrage nicht mit der Machtfrage 
verwechselt wird, oder gar der Kampf um die Wahrheit zum Kampf gegen 
davon betroffene Menschen führt. Hierfür bleibt mit Luther auch gegen ihn 
als Grundorientierung unverzichtbar: „Der Glaube duldet nichts, die Liebe 
duldet alles“.136 In der lateinischen Fassung dieser Pointe geht es um „toler-
are“. So bedeutet „die Liebe duldet alles“: andere in ihrer Fremdheit ertragen 
und die Differenz zwischen ihrem und dem eigenen Wahrheitsbewusstsein 
dulden. Insofern heißt Toleranz keineswegs Indifferenz bzw. Gleichgültigkeit, 
vielmehr selbst das ertragen, was unerträglich erscheint. Dabei ist „(d)ie in-
terreligiöse Toleranz ... der Ernstfall von Toleranz. Denn hier geht es darum, 
wie Unterschiede ertragen werden können, die den Bereich des Letztgültigen 
betreffen.“137

Bei Luther begegnet „Toleranz“ das erste Mal in der deutschen Sprache138 – 
und er hat die Wendung der „tolerantia Dei“, der „Toleranz Gottes“ geprägt.139 

135 A.a.O., 25: „Die für unsere Erinnerung mit dem konfessionellen Zeitalter verbundenen 
kriegerischen Auseinandersetzungen, insbesondere die Religionskriege in Frankreich, den 
Niederlanden und der Dreißigjährige Krieg, bilden die Blut- und Tränensaat, auf der das zarte 
Pflänzlein des aufklärerischen Toleranzgedankens erwuchs.“ – Von daher versteht sich (Ger-
hard Ebeling, Die Toleranz Gottes und die Toleranz der Vernunft in: Ders., Umgang mit Luther, 
1983, 127): „Die Toleranzidee der Neuzeit beruht ... offensichtlich auf der politisch notwendig 
gewordenen Suspendierung der Wahrheitsfrage. Eine Entscheidung zwischen konkurrieren-
den Wahrheitsansprüchen ist rechtlich nicht vollziehbar und polizeilich nicht vollstreckbar. Die 
Wahrheitsfrage fällt deshalb nicht in die Kompetenz politischer Instanzen und verliert darum die 
Relevanz für das Gemeinwesen.“
136 S.o. Anm.53.
137 Christoph Schwöbel, Evangelische Pointe. Wer den eigenen Glauben als Geschenk er-
fährt, kann den Glauben anderer tolerieren in: zeitzeichen 4/2013, 28.
138 Zu finden in Luthers Brief an die Fürsten Johann und Georg von Anhalt vom 11. und 12. 
Juni 1541 – WABr 9; 436-442 – Nr. 3629. Hier antwortet Luther auf die Anfrage protestanti-
scher Fürsten, wie damit umzugehen sei, dass vor dem Reichstag in Regensburg vier Artikel 
angenommen seien, zu den weiteren zehn Artikeln aber keine Einigung erreicht werden konn-
te. Dabei ging es im Zusammenhang mit der Rechtfertigungslehre um die Streitfrage (a.a.O.; 
441,38-40), ob die Wendung des Paulus aus Galater 5,6: „der Glaube ist durch die Liebe 
wirksam“ / „Fides per dilectionem efficax est“ bedeuten könne „der glaube rechtfertigt durch die 
Liebe“ / „Fides per charitatem Iustficat“.  Dem sei zu widersprechen. Dies geschehe aber durch 
die ersten vier angenommenen Artikel. Gleichwohl die andern zehn Artikel dahin gestellt sein 
zu lassen, wäre „tolerantz“, womit vermieden werde, dass durch Auseinandersetzung darüber 
(a.a.O.; 439,78-81) „hieraus der krieg erger (wurde) denn züvor, Sondern das sollte gnung sein, 
wie gesagt, das die vier artickel ausgeschrieben werden für Christlich zu halten, die andern 
zehen hette S.k.Mt. dis mal nicht konnen zur vergleichung bringen.“ Dabei geht es für Luther 
um Geduld, somit Toleranz mit den „Schwachen“ (a.a.O.; 441,68-72): „Wiewoll wir sonsten mit 
Iren schwachen, die bishier gottes wort nicht gehort, des Sacrament halben In einer gestalt, ... 
woll konten gedult tragen, biß sie auch starck wurden“.  Und bleiben bei Annahme jener vier 
Artikel die weiteren zehn dahin gestellt, so sieht Luther dies als vertretbare Toleranz an (a.a.O.; 
441,56-58): „Ich kann auch nit bedengken, Das einiche ursach vorhanden sey, die gegen got 
die tollerantz mochte entschuldigen“. So läuft Luthers Rat darauf hinaus (a.a.O.; 442,76-81): 
„Wo aber key. Mat. aufschriebe und vorschuffe, Das die ersten vier Artigkell durchaus Rein und 
klar gepredigt und fur Christenlich gehalten sollten werden, So nehmen sie den zehenen die 
gifft, und wurden Lerer und Zuhorer durch die tegliche ubung In solcher lehr balt und von tage 
zu tage stercker werden, und die zehen Artigkel dardurch von Inen selbst fallen musten, wie 
bey uns auch beschehen ist.“ So würde mit (a.a.O.; 440,10f) „vorgleichung In der Religion, Und 
friden Im Reich“ erreicht, dass (441.45f) „der Reichstagk nit ane frucht abegienge“.
139 Darauf wurde und machte Gerhard Ebeling aufmerksam mit seinem Beitrag „Die Toleranz 
Gottes und die Toleranz der Vernunft“ in: Anm.135, 101-130 – aufgrund der 3. Thesenreihe von 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

32

Gottes Toleranz gilt dem Menschen als Sünder in seinem Widerspruch gegen 
Gott. „Wird doch der Mensch durch den Glauben vor Gott gerechtfertigt, auch 
wenn er ... nur Schimpf und Schande vorzuweisen hat.“140 Zudem lässt Gott 
den Menschen die besten Güter dieses Lebens zuteil werden, obgleich ihre 
Werke in seinen Augen Heuchelei, Ungerechtigkeit und Bosheit sind.141 Dass 
Gott dem Menschen in seiner Bosheit Gutes zukommen lässt und dass er sich 
des Menschen in dessen unerträglichem Widerspruch gegen ihn annimmt, ist 
für Luther Ausdruck „der unbegreiflichen Toleranz und Weisheit Gottes“142. 
Dieser kaum begreiflichen und unerschöpflichen Toleranz Gottes gewahr zu 
werden, die Christen wie Nichtchristen gilt, ist Quelle der Toleranz aus Glau-
ben.

Nicht die Relativierung unterschiedlicher Wahrheitsüberzeugungen führt zu 
interreligiöser Toleranz. Vielmehr ist „(d)as Tolerieren des anderen Glaubens 
... nur möglich als Toleranz aus Glauben.“143 Lebt doch der christliche Glau-
be selbst von der Anerkennung des Andern, des Fremden, ja des Gottlosen 
durch Gott. Dies findet bei Paulus die Pointe: „Wir sind mit Gott versöhnt 
worden durch den Tod seines Sohnes, als wir noch Feinde waren“ (Römer 
5,10).144 Wie sollte daraus nicht Toleranz aus Glauben entstehen im Sinne 
von Anerkennung der Anderen, der Fremden und so verlässliche Offenheit im 
interreligiösen Gespräch – wie zumal im christlich-jüdischen Dialog?

Martin Luther über Römer 3,28 in: WA 39 I; 82f.
140 Martin Luther – Anm.139; 82,10f: „Iustificatur quidem homo fide coram Deo, etiamsi apud 
homine et in se ipso ignominiam tantum inveniat.“
141 Vgl. a.a.O.; 82,21-24: „Iustitia vero hominis, ut eam Deus temporaliter honoret donis opti-
mis huius vitae, tamen coram Deo larva est et hypocrisis impia. Et mirum est problema, Quod 
Deus remuneret iustitiam, quam ipse reputet iniquitatem et malitiam.“
142 A.a.O.; 82,31: „Sed ad incomprehensibilem tolerantiam et sapientiam Dei ...“.
143 Christoph Schwöbel (Anm.51), 25.
144 Vgl. Ulrich H.J. Körtner, Christus allein? Christusbekenntnis und religiöser Pluralismus 
aus evangelischer Sicht inThLZ 123/1998, 15: „Die Bibel charakterisiert den unversöhnten 
Menschen als Feind Gottes. Sünde ist der biblische Begriff für die Feindschaft des Menschen 
gegen Gott... In Röm 5 interpretiert Paulus den Tod Jesu als Inbegriff und Verwirklichung 
der Feindesliebe Gottes... Es ist also der Glaube an das Geschick Jesu als allein rettenden 
Heilsgeschehen, ... welcher als sachlicher Grund einer christlichen Hermeneutik der zwischen-
menschlichen wie auch der interreligiösen Anerkennung begriffen werden muß.“ – Und vgl. 
Christoph Schwöbel (Anm.51), 30: Die „radikalste Konsequenz einer an der Toleranz Gottes 
orientierten Praxis der Toleranz ist den Glaubenden nur möglich, weil ihr eigener Glaube von 
der Überzeugung lebt, dass Gott ihnen seine Liebe erwiesen hat, als sie noch Gottes Feinde 
waren (vgl. Röm 5,10).“



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

33

Zum Verfasser

Volker Weymann, Prof. Dr., hat Theologie in Heidelberg (hier auch Philoso-
phie), Zürich (von hier aus auch Teilnahme an der Sozietät von Karl Barth in 
Basel) und Tübingen studiert. Von 1966 bis 1968 war er als Vikar mit dem Ge-
meindeaufbau in der Neubau-Gemeinde Sindelfingen-Eichholz betraut. Daran 
schloss sich seine Zeit als wissenschaftlicher Assistent bei Gerhard Ebeling 
an der Universität Zürich an. Dort promovierte er in Systematischer Theologie. 
Ab 1974 war Weymann von den reformierten Kantonalkirchen der deutschen 
Schweiz beauftragt, eine Arbeitsstelle für evangelische Erwachsenenbildung 
aufzubauen und zu leiten. Er entwickelte u. a. die Projekte „Lebensorientier-
te Bibelarbeit“ mit einem ökumenischen Arbeitskreis sowie „Evangelischer 
Theologiekurs für Erwachsene“. Mit der Habilitation in Praktischer Theologie 
war er ab 1983 zudem erneut an der Universität Zürich tätig. Zuletzt wirkte er 
von 1994 bis 2006 als Rektor des Theologischen Studienseminars der VELKD 
in Pullach. Er lebt in Freiburg im Breisgau. Die E-Mail-Adresse des Verfassers 
lautet: v.weymann@gmx.de.



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

34

Bisher erschienen:

Lfd. Nr. Titel Jahr
1 Teilnahme von Kindern am Abendmahl 1978
2 Bibliographische Übersicht 1948 1978
3 Bischofskonferenz der VELKD – Erklärung zur Ehe 1978
4 Ordnungen für die Taufe von Kindern 1978
5 Thesenreihe: Christliche Seelsorge heute 1978
6 Theologischer Ausschuss der VELKD – Thesen zur Zwei-Reiche-Lehre 1979
7 Bedeutung und Funktion der Confessio Augustana heute 1979
8 Das Heilige Abendmahl in der Seelsorge an Alkoholgefährdeten 1979
9 Freiheit und Bindung im Amt der Kirche 1979
10 Das Herrenmahl – Arbeitshilfe zum Studiendokument 1979
11 Gedanken und Maßstäbe zum Dienst von Homophilen in der Kirche 1980
12 Das Leben bejahen – Aufgaben der Notlagenindikation 1980 
13 Stellungnahmen zum Jubiläum der Confessio Augustana 1980 
14 Die Confessio Augustana und die lutherische Kirche 1980 
15 Zur gastweisen Teilnahme an Eucharistie- bzw. Abendmahlsfeiern 1981
16 Bibel – Gesangbuch – Gottesdienst – Stellungnahme der KL der VELKD 1981 
17 Baptisten und Lutheraner im Gespräch 1981 
18 Vertrauen wagen – Eine Orientierungshilfe aus dem LuKiA 1981 
19 Evangelischer Gottesdienst im Fernsehen – PA der VELKD und des DNK/LWB 1982 
20 Kirche und Frieden im atomaren Zeitalter 1983 
21 Zur Entwicklung von Kirchenmitgliedschaft 1983
22 Martin Luther – Zeuge des Glaubens 1983 
23 Bericht des Arbeitskreises „Kirche und Judentum“ der KL der VELKD zum Verhältnis von Christen 

und Juden
1983 

24 Vom Priestertum aller Gläubigen – LeiBi-Bericht Stoll - Generalsynode Coburg 1983 
25 Vorläufige Stellungnahme des Lima-Ausschusses der VELKD zu den Konvergenzerklärungen der 

ÖRK „Taufe, Eucharistie und Amt“
26 Kundgebung der Bischofskonferenz „Einheit der Kirche“ 1984
27 Gegen Missverständnisse der „Lehre vom gerechten Krieg“ 1984 
28 „Es muss die Kirche Kirche bleiben ...“ – LeiBi-Bericht Stoll Generalsynode Hildesheim 1984 
29 „Christus liebhaben ist viel besser als alle Weisheit“ – LeiBi-Bericht Stoll Generalsynode Schleswig 1985 
30 Stellungnahmen der AKf und der VELKD zu den Konvergenzerklärungen von Lima zu Taufe, Eu-

charistie und Amt 
31 „...und willst das Beten von uns han“ 1986
32 „Du hast mich gebildet im Mutterleibe“ – Biotechnologie als Herausforderung 1986 
33 Stellungnahmen der VELKD zu den Dokumenten der Gemeinsamen römisch-katholischen/

evangelisch-lutherischen Kommission „Das Herrenmahl“ (1978) und „Das Geistliche Amt in der 
Kirche“ (1981)

1987 

34 Ein Leib und viele Glieder - Lutherische Kirche zu Gemeinschaft berufen in Zeugnis und Dienst 
(Stoll/Fabiny) – Gen.Syn. Stadthagen

1987 

35 Ökumenische Bibelarbeiten: J. Gnanabaranam Johnson, Indien, Tasgara Hirpo, Äthiopien, Arteno 
Spellmeier, Brasilien – Gen.Syn, Stadthagen

1987 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

35

Lfd. Nr. Titel Jahr
36 Ökumenischer Dialog über „Kirchengemeinschaft in Wort und Sakrament“ 1988
37 „Einheit vor uns“ - Stellungnahme der VELKD und des DNK/LWB zum Dokument der Gemeinsa-

men römisch-katholischen/ evangelisch-lutherischen Kommission „Einheit von uns“ (1985)
1989 

38 Bibliographische Übersicht 1981-1990
39 „Hospiz-Bewegung“ - Ein Arbeitsbericht der Generalsynode der VELKD 1990
40 Stellungnahme der Bischofskonferenz der VELKD zum Niagara-Bericht über Episkopé 1991 
40 A dto. in englischer Sprache 1991
41 Der Mensch: Geschöpf oder Schöpfer? - Biotechnologie und christlicher Schöpfungsglaube 1991 
42 Stellungnahme zu „Lehrverurteilungen - kirchentrennend?“ (evang./röm.-kath.) 1992
43 Gottes Wort bleibt in Ewigkeit – LeiBi-Bericht Müller - Gen.Syn. Königslutter 1991 
44 Bericht des Catholica-Beauftragten – Wilckens – Gen.Syn. Königslutter 1991 
45 Leben mit der Bibel – Prof. Hertzsch, Gen.Syn. Königslutter 1991 
46 Sakramentsverwaltung durch Vikarinnen und Vikare - Stellungnahme des Theol. Ausschusses 

der VELKD
1992 

47 Die Hospizbewegung in der Bundesrepublik Deutschland 1992 
48 Stellungnahme der VELKD und des DNK zum lutherisch-reformierten Dialog 1992
49 Stellungnahme der VELKD und des DNK zum baptistisch-lutherischen Dialog 1992
50 „Glauben in unglaublicher Zeit“ (Hans Chr. Knuth) – Generalsynode Dresden 1992 
51 „Kirche und Stasi“ – Dokumentation von der Generalsynode Dresden 1992
52 „Tier und Mensch“ – Interdisziplinärer Gesprächskreis der VELKD 1993 
53 Bericht vom Dialog VELKD/Mennoniten 1989 bis 1992 1993 
54 Materialsammlung über die Täuferbewegung / Anlage zu Nr. 53 1993
55 Sterbenden Freund sein – Texte aus der Tradition der Kirche 1993 
56 Macht und Ohnmacht von Kirchenleitung / Hans Chr. Knuth 1994
57 Catholica-Bericht der VELKD 1994 
58 Bericht des Leitenden Bischofs Hirschler – Gen.Syn. Schweinfurt 1994 
59 Konfirmation am Ende des 20. Jahrhunderts / Referate 1994 
60 „Macht Euch die Erde untertan“ – Sinn und Problematik eines Bibelwortes 1995 
61 Staat und Kirche in der DDR / Ernst-Heinz Amberg (Leipzig) 1995
62 Bericht des Catholica-Beauftragten Dr. Knuth, Gen.Syn. Friedrichroda 1995 
63 Bericht des Leitenden Bischofs D. Hirschler, Gen.Syn. Friedrichroda 1995 
64 Von der Freiheit eines Christenmenschen / Hempel und Preiser 1995
65 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre (Entwurf aus Genf und Rom) Stellungnahme 

des DNK/LWB vom 31. 01 1996
1996 

66 Gemeinschaft in versöhnter Verschiedenheit 1996
67 Eucharistische Gastbereitschaft (VELKD und Mennoniten) 1996
68 Die Anliegen des christlich-jüdischen Dialogs und der christliche Gottesdienst 1996 
69 Auf dem Weg zu neuen Arbeitsformen 1996
70 Bericht des Leitenden Bischofs / Lüneburg 1996
71 Bericht des Catholica-Beauftragten – Dr. Knuth, Gen.Syn. Lüneburg 1996 
72 Lutherisches Bekenntnis in ökumenischer Verpflichtung 1996
73 Porvooer Gemeinsame Feststellung / Stellungnahme der VELKD 1996
74 Dienst und Gestalt der Kirche / Bischofskonferenz der VELKD 1996



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

36

Lfd. Nr. Titel Jahr
75 Die Ehe als Leitbild... Gutachtliche Stellungnahme der VELKD 1997
76 Leitlinien kirchlichen Lebens der VELKD (Entwurf) 1997 
77 Catholica-Bericht / Kühlungsborn 1997
78 Bericht des Leitenden Bischofs / Kühlungsborn 1997
79 Philipp Melanchton - Zur Erinnerung an einen Reformator und Lehrer der Kirche 1997 
80 Wozu brauchen wir Theologie? 1998
81 GER - Stellungnahmen aus den Kirchen des DNK/LWB 1998
82 Bericht des Leitenden Bischofs – D. Hirschler, Generalsynode Husum 1998 
83 Catholica - Bericht / Husum 1998
84 Herausforderungen an die Gestaltung von Gottesdiensten / Dr. Ingrid Lukatis 1999
85 Mensch – Gott – Menschwerdung / Wiss. Symposion der VELKD in Tutzing 1999
86 Die föderale Struktur des Protestantismus stärken 1999 
87 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Alle offiziellen Dokumente von LWB und Vatikan 1999 
88 Zur öffentlichen Wortverkündigung in den evangelisch-lutherischen Kirchen 1999 
89 Agende – Erneuerte Agende – Gottesdienstbuch / Ev. Agendenreform in der 2. Hälfte des 

20. Jahrhunderts. / F. Schulz
1999 

90 Valentin Ernst Löscher (1673 bis 1749) - Texte zum 250. Todestag 1999 
91 Catholica-Bericht / Braunschweig 1999 
92 Gottesdienst ohne Jugendliche!? / Prof. Dr. Christian Grethlein – Braunschweig 1999 
93 Bericht des Stellvertreters des Leitenden Bischofs – Landesbischof Roland Hoffmann / Braunschweig 1999 
94 Auftrag, Aufgaben und Instrumente der VELKD / Präsident Friedrich-Otto Scharbau 1999 
95 Kirche am Markt – Zum missionarischen Auftrag der VELKD – Bericht des bisherigen Leitenden 

Bischofs, Landesbischof i.R. D. Horst Hirschler
1999 

96 Präsenzpflicht – Auf der Suche nach Leitmotiven für die Gestaltung des Pfarrerberufs – Doku. 
des 46. Pastoralkollegs der VELKD

2000

97 Festakt zur „Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ – Vollständige Dokumentation 2000  
98 Den Glauben weitergeben – Vorstellung der „Katechismusfamilie“ der VELKD 2000
99 Bericht des Leitenden Bischofs, Bischof Dr. Hans Christian Knuth – Generalsynode 2000 in 

Schneeberg
2000

100 Unterwegs zur Gemeinschaft – Bericht des Catholica-Beauftragten, Landesbischof Dr. Johannes 
Friedrich, Schneeberg

2000  

101 Der gemeinsame Auftrag der haupt- und ehrenamtlichen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter in der 
Kirche – Generalsynode Schneeberg

2000  

102 Mit Kindern Glauben leben – Konsultation vom 2. bis 4. November 2000 im Gemeindekolleg der 
VELKD in Celle

2001  

103 40 Jahre Aus- und Fortbildung im Theologischen Studienseminar der VELKD in Pullach – Doku-
mentation des. Festaktes am 24/25.11.2000

2001  

104 Leitlinien kirchlichen Lebens der VELKD – Kirchliche Lebensordnung (Entwurf) 2001  
105 Zum Thema Judenmission – Vortrag auf dem Kirchentag 2001 / Bischof Dr. Hans Christian Knuth 2001  
106 Stellungnahme der Bischofskonferenz der VELKD zu Fragen der Bioethik – Klausurtagung der 

Bischofkonferenz – 13. März 2001
2001

107 Zum Gemeinsamen Zeugnis berufen – Bericht des Catholica-Beauftragten, Landesbischof 
Dr. Johannes Friedrich, Bückeburg

2001  



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

37

Lfd. Nr. Titel Jahr
108 Bericht des Leitenden Bischofs sowie Vorträge von Prof. Dr. M. Wolter und Prof. Dr. D. Korsch – 

Generalsynode 2001 in Bückeburg
2001

109 Vorträge der 6. Disziplinarrichtertagung der VELKD vom 8. bis 10. Juni 2001 2002  
110 Zur Bedeutung von Katechismen heute – Dokumentation einer Tagung des TKAB auf dem 

Schwanberg im September 2001
2002  

111 Braucht die evangelische Kirche eine neue Struktur? Stellungnahme  2002
112 Schranken der Religionsfreiheit / Axel Freiherr von Campenhausen 2002  
113 Bericht des Leitenden Bischofs der VELKD, Bischof Dr. Hans Christian Knuth (Schleswig) – Bamberg 2002  
114 Vertrauen in die Ökumenische Gemeinschaft stiften – Bericht des Catholica-Beauftragten Lan-

desbischof Dr. Friedrich, Bamberg
2002  

115 Management und geistliche Kirchenleitung: Eine notwendige und beziehungsvolle Unterschei-
dung, Prof. Dr. Volker Weymann

2003  

116 Wenn Erwachsene (zurück) in die Kirche wollen – Konsultation zu Eintritt, Wiedereintritt und Er-
wachsenentaufe

2003  

117 Worauf man sich verlassen kann – Festakt zur Verleihung des Valentin-Ernst-Löscher-Preises 
der VELKD in Dresden

2003  

118 Leitlinien: Diskurs vor dem Wagnis der evangelischen Freiheit / Landesbischof Dr. Friedrich We-
ber (Wolfenbüttel)

2003  

119 Braucht die evangelische Kirche eine neue Struktur? Diskussionsbeiträge und Beschlüsse (Teil 2) 2003   
120 Zuversicht trotz Zwischentief – Bericht des Catholica-Beauftragten Landesbischof Dr. Johannes 

Friedrich, Stade
2003  

121 Haushalter über Gottes Geheimnisse – Bericht des LeiBi der VELKD, Bischof Dr. H. Chr. Knuth, Stade 2003  
122 Was ist zu bedenken, wenn eine Kirche nicht mehr als Kirche genutzt wird? – Leitlinien des 

Theologischen Ausschusses
2003  

123 Ökumene nach evangelisch-lutherischem Verständnis – Positionspapier der Kirchenleitung der 
VELKD

2004

124 Perspektiven der Liturgiewissenschaft / Prof. Dr. Karl-Heinrich Bieritz 2004  
125 Fortschritte der Trauerforschung / Dr. Kerstin Lammer (Schwerte) – Bischofskonferenz März 

2004 in Bückeburg
2004   

126 Braucht die evangelische Kirche eine neue Struktur? Diskussionsbeiträge und Beschlüsse (Teil 3) 2004  
127 In ökumenischer Gesinnung handeln – Bericht des Catholica-Beauftragten, Landesbischof 

Dr. Johannes Friedrich 
2004

128 Lutherische Spiritualität – Glauben im Alltag der Welt – Bericht des Leitenden Bischofs der 
VELKD, Bischof Dr. H. Chr. Knuth 

2004  

129 Dialogfähigkeit und Profil – Apologetik in biblisch-reformatorischer Orientierung 2004  
130 Allgemeines Priestertum, Ordination und Beauftragung nach evangelischem Verständnis – Emp-

fehlung der Bischofkonferenz der VELKD
2004  

131 Konsultation zu Fragen der Kirchenmitgliedschaft – Theologische und juristische Aspekte und 
ihre praktisch-theologischen Konsequenzen

2005  

132 Den einmal begonnenen Weg im festen Blick auf die Zukunft fortsetzen – Bericht des Catholica-
Beauftragten, Landesbischof Dr. J. Friedrich 

2005  

133 Zuversicht allein auf Gott – Bericht des Leitenden Bischofs der VELKD, Bischof Dr. H. Chr. Knuth 2005  
134 „... rechtmäßig Kriege führen ...“ – Lutherische Stellungnahme zur Bedeutung von Art. 16 des 

Augsburger Bekenntnisses
2005  

135 Was ist „lutherisch“? – Feierstunde zum 70. Geburtstag von Präsident i.R. Dr. Friedrich-Otto Scharbau 2006  



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

38

Lfd. Nr. Titel Jahr
136 „Ordnungsgemäß berufen“ – Eine Empfehlung der Bischofskonferenz der VELKD zur Berufung 

zu Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung nach evangelischem Verständnis
2006  

137 Es sind viele Glieder, aber der Leib ist einer. – Bericht des Catholica-Beauftragten, Landesbi-
schof Dr. Friedrich Weber – Ahrensburg

2006  

138 Zeugen der Wahrheit Gottes – Bericht des Leitenden Bischofs der VELKD, Landesbischof Dr. 
Johannes Friedrich – Ahrensburg

2006  

139 Ökumenisch den Glauben bekennen. Das Nicaeno-Constantinopolitanum von 381. Stellungnah-
men der VELKD

2007

140 Breit aus die Flügel beide - Dokumentation der Verleihung des Paul-Gerhardt-Preises der VELKD 2007
141 Räume der Begegnung. Bericht des Catholica-Beauftragten der VELKD, Goslar  2007 
142 Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe. Bericht des Leitenden Bischofs der VELKD, Goslar 2007 
143 Positionspapier zur Einbringung der ökumenischen Dimension in den EKD-Reformprozess – 

Handlungsempfehlungen der Kirchenleitung der VELKD
144 „Können etwa zwei miteinander wandern, sie seien denn einig untereinander?“ - Bericht des 

Catholica-Beauftragten, LB Prof. Dr. Friedrich Weber – Zwickau
2008  

145 Anvertraute Talente – von der Zukunftsfähigkeit des lutherischen Erbes – Bericht des Leitenden 
Bischofs der VELKD, LB Dr. Johannes Friedrich, Zwickau

2008 

146 20 Jahre nach dem Fall der Mauer: Woher wir kommen – wer wir sind! – Ost-/West-Differenzen 
in der nichtkirchlichen u. kirchlichen Binnen-

2008  

147 Konstituierende Sitzung der 11. Generalsynode der VELKD in Würzburg – 30. April bis 1. Mai 
2009 – Vorträge und Berichte

2009

148 Das neue Lied als Lied vom Kreuz (Martin Luther)!? – Prof. Dr. Volker Weymann 2009
149 Es ist der Glaube aber eine feste Zuversicht – Bericht des Leitenden Bischofs vor der Generalsy-

node der VELKD 2009 in Ulm
2009

150 Beziehungen vertiefen in einer komplexen ökumenischen Landschaft – Bericht des Catholica-
Beauftragten der VELKD

2009

151 Familie – von der Bedeutung und vom Wandel einer elementaren Lebensform – Bericht von der 
Klausurtagung der Bischofskonferenz der VELKD

2009

152 Woher wir kommen – wer wir sind! – der Weg der evangelischen Kirche in Ost- und West-
deutschland von 1989 bis 2009, Dokumentation eines Studienkurses im Theologischen Studi-
enseminar der VELKD in Pullach vom 26.4. bis 1.5.2009

2010

153 Erneuerte Agenden – Das Evangelische Gottesdienstbuch im Licht ökumenischer Gottesdienstre-
form -  Symposium zu Ehren von Hans Krech

2010

154 Pullach – ein fester Begriff für die VELKD - Festakt zum 50-jährigen Bestehen 2010
155 Rückblick auf die Generalsynode der VELKD 2010 in Hannover, Berichte des Leitenden Bischofs 

und des Catholica-Beauftragten der VELKD, Vortrag zum Thema
2010

156 Heil und Heilung 2011
157 Auf den Spuren Luthers nach Mailand und Rom 2011
158 Ökumenische Visitationen - Impulspapier und Leitfaden für die Praxis 2011
159 25 Jahre Gemeindekolleg – Symposium „MissionArt“ 2011
160 Rückblick auf die 4. Tagung der 11. Generalsynode der VELKD 2011 in Magdeburg, 

Berichte des Leitenden Bischofs und des Catholica-Beauftragten der VELKD, Vortrag zum 
Schwerpunktthema

2011

161 Zur Verhältnisbestimmung „Kirche und Judentum“
Dokumentation von Verfassungstexten und -diskussionen evangelischer Landeskirche 

2012



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

39

Lfd. Nr. Titel Jahr
162 Taufe und Kirchenmitgliedschaft – Dokumentation und Materialsammlung 2012
163 Heilung der Erinnerungen – Versöhnung in Christus 

Lutheraner und Mennoniten auf dem Weg der Versöhnung
2012

164 Fragen und Antworten zur Empfehlung „Ordnungsgemäß berufen“ 2012
165 Rückblick auf die 5. Tagung der 11. Generalsynode 2012
166 Magnus consensus 2013
167 Rückblick auf die 6. Tagung der 11. Generalsynode 2014

Ab Nummer 86 sind die Texte unter www.velkd.de abrufbar. 



Redaktion · Tel. +49 511 2796-421 · Fax +49 511 2796-182 · texte-vi@velkd.de · www.velkd.de

Texte aus der VELKD Nr. 168

40

Impressum 

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD)
Presse- und Öffentlichkeitsarbeit
Herrenhäuser Straße 12
30419 Hannover

Online-Publikation
Redaktion: Eberhard Blanke, Dörte Rautmann
Layout: noémia hopfenbach • mediendesign 
ISSN 2190 - 7625
© 2013 VELKD

In kleiner Auflage gedruckt in der Druckerei der Evangelichen Kirche in Deutschland (EKD)


