E.Il_2015_03_07S
CJ 2015_03_07S

Christian Schad, Kirchenprasident der Pfalz

Ansprache in der Christlich-Judischen Gemeinschaftsfeier im
Pfalzbau zu Ludwigshafen am 07. Marz 2015

Der Kirchenprésident der Pfalz Christian Schad reflektiert in seiner Ansprache die
historische Verantwortung christlicher Gemeinden im Kontext der national-
sozialistischen Verbrechen, insbesondere im Hinblick auf ihr weitgehendes Schweigen
wéhrend der Novemberpogrome 1938 und der Verfolgung der jiidischen Bevélkerung.
Dazu erzahlt er vom Novemberpogrom wie er sich in Ludwigshafen ereignete und
davon, dass auch bei Pliinderungen von Geschéfts- und Wohnhéausern jidischer
Birger und der Niederbrennung der Synagoge in der Kaiser-Wilhelm-Stral3e keine
Solidaritat aus Gesellschaft oder Kirche bekundet wurde. Er betont die Notwendigkeit
der Erinnerung, Reue und praktischen Solidaritdt mit gegenwaértig Verfolgten, um der
historischen Schuld gerecht zu werden und menschliche Wiirde zu wahren. Seine
Rede beschlie3t er mit einem Appell an Verséhnung und fiir ein gemeinsames
Engagement fir Gerechtigkeit und Frieden im Geiste der jidisch-christlichen
Verbundenheit.

Keywords: Interreligiéser Dialog, Christentum, Judentum, Woche der Bruderlichkeit

Liebe Schwestern und Brlider!

.Im Gehen entsteht der Weg“ — mit diesem Jahresthema geht es um einen neuen
Impuls fur die judisch-christliche Begegnung, die — gewissermalen peripatetisch — im
gemeinsamen Gehen der Wege Gottes zu neuen Erkenntnissen und zu vertiefter
Freundschaft fihren kann. Dieses Motto, es geht zurlck auf ein Wort von Franz Kafka.
Er sagt: ,Wege entstehen dadurch, dass man sie geht.”

In dieser Erkenntnis spiegelt sich das judisch-christliche Gottesbild wider, von dem
auch Kafka gepragt war. Der Gott Abrahams und Sarahs, der Gott, der mit Mose sein
Volk aus der Sklaverei Agyptens in die groRe Freiheit der Kinder Gottes flhrt, ist von
Beginn an ein Wege-Gott. Ein Gott, der die Seinen auf ihrem Lebensweg begleitet, der
ihnen in Feuerschein und Wolke vorangeht — sich mitunter schroff in den Weg stellt,
um ihnen den Gang in die Irre zu verwehren.

Die Bibel ist voll von Weg-Geschichten. Geschichten mit unerwarteten Wendungen,
mit Holzwegen und Uberraschenden Auswegen. Dass Gott ein mitgehender Gott ist,
macht sein Wesen aus. Gottes Sein ist im Werden. Es verwirklicht sich im Weg mit
seinem Volk.

Gottes Wege sind dabei nicht notwendigerweise Menschenwege. ,Denn®, so der
Prophet Jesaja, ,meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege sind
nicht meine Wege, spricht der Herr. Sondern soviel der Himmel hoher ist als die Erde,
so sind auch meine Wege hoher als eure Wege und meine Gedanken als eure
Gedanken® (Jes 55, 8-9).



Dass Gottes Wege und die von Menschen sogar diametral entgegengesetzt sein
kénnen, schildert ein — Ende des vergangenen Jahres erschienenes — Buch des
emeritierten Ludwigshafener Dekans und Ehrenburgers dieser Stadt: Dr. Friedhelm
Borggrefe. Es tragt den Titel: ,Im Gleichschritt Marsch ...“ und es zeigt eine Kirche,
meine evangelische Kirche, synchron mit dem NS-Staat. Im Gehen entstehen nicht
nur Wege, sondern auch bittere Irrwege!

Mit einem Prozent der Gesamtbevdlkerung stellte 1933 die kleine, ca. 1.070 Personen
zahlende judische Gemeinde hier, in Ludwigshafen, eine absolute Minderheit dar. Sie
bestand vornehmlich aus prominenten, z. T. alteingesessenen Unternehmen und
Familien, einem groBen Teil der Arzteschaft und der Juristen dieser Stadt. Daneben
waren aber auch — in den 1920er Jahren — wirtschaftlich wenig wohlhabende und
verarmte Juden aus Russland und Polen eingewandert. Neben der liberalen
Synagoge, gab es ein offizielles ostjudisches Gotteshaus, sowie in Hinterhéfen einige
private Bethauser.

Als am 09. November 1938 die Synagoge in der Kaiser-Wilhelm-Stral3e, unweit von
hier, angeziindet und judische Geschafte und Wohnungen verwustet, und zwei Jahre
spater, 1940, die verbleibenden Juden nach Gurs deportiert wurden, erfolgte in
Ludwigshafen selbst keine Stellungnahme: weder seitens der christlichen Gemeinden,
noch von deren Vertretern. Ein Augenzeuge berichtet: ,Ich nehme an, dass es
Donnerstagmorgen, der 10. November 1938, war, als ich Zeuge einer Greueltat in
Ludwigshafen wurde, dort, wo die Lisztstralle, wo mein Vaterhaus stand, in die
Schutzenstralie einmindet, an der StralRenbahnhaltestelle am Schutzenplatz. Ich sah,
wie aus einer Etagenwohnung im zweiten oder dritten Stock Mobelstliicke auf die
Stralde geworfen und Menschen unter Gejohle aus dem Haus gezerrt wurden, Juden
zweifellos ... Deutlich erinnere ich mich an die Abscheu, die ich angesichts der
schlimmen Szene empfand, aber ich dachte nicht daran, sie 6ffentlich zu bekunden,
ich wandte mich schweigend ab und beschwichtigte mein Gewissen damit, dass ich
doch nichts hatte ausrichten kdnnen, und dass es eben auch Uble Entgleisungen im
Zug einer grof3en Bewegung geben koénne.”

Als andere das ganze Ausmal der Zerstorung sahen, eilten sie zum Protestantischen
Dekanat dieser Stadt, in der Hoffnung auf Rat und Orientierung. Doch die Antwort, die
sie bekamen, lautete lapidar: ,Da kann man nichts machen!”

Nein, als in unseren Stadten die Synagogen brannten, als judische Geschafte, Hauser,
Wohnungen zerstort und ausgeplindert wurden, als die bése Hatz auf Judinnen und
Juden begann, Menschen ermordet wurden, Familien auseinandergerissen und
Manner verschleppt, da gab es keinen Aufschrei im Land. Und es gab auch keinen
Aufschrei in unseren Kirchen! Einzelne nur waren es, die sich trauten, ihre Stimme zu
erheben, um das himmelschreiende Unrecht beim Namen zu nennen. Die meisten
aber blieben stumm.

Wir stehen heute vor der Geschichte unserer christlichen Gemeinden und suchen
danach, ob sich nicht doch eine Stimme finden lasst, nicht doch ein Beschluss gefasst
wurde, der dem Ungeheuerlichen widersprach. Wir suchen — noch immer in der
Hoffnung, dass sich in den Gesichtern derjenigen, die vor uns waren und auf deren
Schultern wir stehen, ein Wort findet, an dem wir uns festhalten kdnnen; ein Gesicht,



in dem sich der klare Blick auf das Unrecht spiegelt; eine menschliche Hand, die den
Gejagten ihre Hilfe anbot.

Es gab diese Stimmen. Aber sie waren zu schwach oder sie wurden mundtot gemacht,
aus Angst, der Hass und die Bosheit konnten sich unversehens gegen einen selbst
richten. Es waren zu wenige. Es mangelte an Klarheit. Wir sind als Volk und als Kirche
in einen ungeheuren Abgrund gesturzt.

Dies zu erkennen und darauf zu verzichten, Rechtfertigungen zu suchen, Entlastungs-
strategien und Verleugnungen: vielleicht bedarf es dazu einer groReren Hoffnung, als
der Mensch sie von sich aus haben konnte.

Zeit vergeht — Verantwortung nicht! Und Verantwortung braucht Erinnerung, um nicht
zu einem allgemeinen Postulat zu verschwimmen. Die Rufe nach einem Schlussstrich,
sie sind fast schon so alt, wie die Vergangenheit selbst, um die es geht. Doch sie
bleiben so vergeblich, wie die Hoffnung, dass die Belastung unserer Geschichte durch
die Nazi-Zeit eines Tages verschwinden werde. Nein, sie bleibt. Wir alle sind von ihren
Folgen betroffen und fur sie in Haftung genommen.

Es war die Generation meiner Groleltern, die damals das Feuer legte, die Steine warf,
die Turen eintrat und Menschen jagte. Es war die Generation meiner Grol3eltern, die
dem Geschehen zusah, den Blick abwandte und zur Tagesordnung Uberging, als sei
nichts geschehen.

Wir beten in dieser Stunde darum, dass die Scham Uber zugefigtes Unrecht, die
Verantwortung flr die Folgen vergangener Schuld und die Pflicht zur Erinnerung unser
gemeinsames Handeln bestimmen. Die schrecklichen Bilder von damals, sie lehren
uns heute: Wo es keinen Respekt vor dem Heiligen und dem fur menschlichen Zugriff
Unverfagbaren gibt, dort gibt es auch keinen Respekt vor den Menschen!

Unsere Erinnerung an die Jahre 1933 bis 1945 liefe deshalb ins Leere, wenn wir sie
nicht mit der Frage nach der praktischen Solidaritat verbanden, die wir den in unserer
Zeit zu Unrecht Verfolgten schulden. Frauen, Manner und Kinder kommen in diesen
Tagen bei uns an, weil die Gewalt sich immer mehr ausbreitet und sie an Leib und
Leben bedroht. Helfen wir denen, die es nach schlimmen Erfahrungen zu Hause und
auf der Flucht bis hierher geschafft haben, und heilen wir sie unter uns herzlich
willkommen!

Jedem Menschen, gleich, welcher Hautfarbe, gleich, welcher Volkszugehérigkeit oder
Religion ist das Bild Gottes eingepragt. Keiner darf preisgegeben werden. Davon in
Wort und Tat Zeugnis abzulegen, sind wir in besonderer Weise gefordert. Gemeinsam
mit dem judischen Volk halten wir fest an der Verheildung, dass Gott Recht schafft
denen, die Gewalt leiden und die Wuirde derer wieder aufrichtet, die damals
gedemutigt wurden und die heute gedemutigt werden.

,Im Gehen entsteht der Weg®, genauer: Im Umkehren, in wahrhaftiger Reue, konnen
neue, kdnnen gemeinsame Wege entstehen. Entsprechend hat meine Landeskirche,
die Evangelische Kirche der Pfalz, 1995, also genau vor 20 Jahren, in ihrer Verfassung
folgende Selbstverpflichtung festgeschrieben: ,Durch ihren Herrn Jesus Christus weil}
sie sich hineingenommen in die VerheiBungsgeschichte Gottes mit seinem
ersterwahlten Volk Israel — zum Heil fur alle Menschen. Zur Umkehr gerufen, sucht sie



Verséhnung mit dem judischen Volk und ftritt jeder Form von Judenfeindschaft
entgegen.”

Gemeinsam mit dem judischen Volk hoffen wir auf einen neuen Himmel und eine neue
Erde und wollen mit ihm in der Kraft dieser Hoffnung fur Gerechtigkeit und Frieden in
der Welt beten und arbeiten.

Amen.
Quelle:

https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/wdb-texte-Ansprache-Christian-Schad-
WdB-2015 (2025-03).



	E.II_2015_03_07S
	CJ_2015_03_07S
	Christian Schad, Kirchenpräsident der Pfalz
	Ansprache in der Christlich-Jüdischen Gemeinschaftsfeier im Pfalzbau zu Ludwigshafen am 07. März 2015


