
E.II_2011_03_12B 
CJ_2011_03_12B 
 

Alfred Buß, Präses der Evangelische Kirche in Westfalen 
 

Gott hat sein Volk nie verstoßen 
Ansprache zu Lukas 2, 41-52, bei der jüdisch-christlichen 

Gemeinschaftsfeier im Rahmen der Eröffnung der Woche der 
Brüderlichkeit am 12. März 2011 in Minden 

 
Zur jährlichen Woche der Brüderlichkeit sprechen katholische, evangelische und 
jüdische Theologen und Geistliche. Die Ansprache von Alfred Buß zum Jahresthema 
„Gott hat sein Volk nie verstoßen“ hebt hervor, dass Christen durch den Juden Jesus 
zum Gott Israels gelangen können, Juden und Jüdinnen dort bereits sind. Mit diesem 
Gedanken von Franz Rosenzweig betont er die Notwendigkeit des Judentums für das 
Christentum und lehnt jede Form von Judenfeindschaft ab. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Woche der Brüderlichkeit, 
Volk Gottes, Israel  
 
 
Wie am Ende der Erzählung von der Geburt Jesu, so auch hier: Seine Mutter bewahrt 
alles, was geschah und bewegt es in ihrem Herzen. 
 
Zuvor hat wahrlich anderes ihr Herz bewegt: Dein Vater und ich haben dich voll Angst 
gesucht. Kind, wie konntest du uns das antun? 
 
Als rechtschaffene fromme Juden sind sie unterwegs. Das Pessachfest gehört zu den 
drei großen Wallfahrtsfesten. Jeder erwachsene Jude sollte es möglichst in Jerusalem 
feiern. So machen sich ganze Dorfgemeinschaften miteinander auf den Weg. Wem 
immer es möglich ist, verbringt die gesamte Festwoche in Jerusalem. Maria und Josef 
haben ihren zwölfjährigen Sohn dabei. Auf die Weise wird er – gemeinsam mit anderen 
Heranwachsenden – früh mit den religiösen Bräuchen vertraut. Die Halbwüchsigen 
werden durchaus ihr Eigenleben führen in der Reisekarawane und in der Stadt. Bis zu 
100 000 Pilger kommen zum Pessachfest – Jerusalem mag zu dieser Zeit halb so viele 
Einwohner haben. Da ist es nicht verwunderlich, wenn ein Zwölfjähriger eine Zeitlang 
in der Menge untertaucht. Doch erst am Ende der ersten Tagesrückreise fällt wirklich 
auf, dass er verschwunden ist. Seine Eltern haben ihn verloren. Der verlorene Sohn... 
 
Sie finden ihn schließlich im Tempel wieder. In den Hallen des äußeren Tempels 
erforschen und disputieren jüdische Lehrer die Tora. Jesus gesellt sich zu ihnen, hört 
zu, stellt Fragen. Kindlich leicht. Die christliche Ikonographie hat hier gern einen 
souverän lehrenden Zwölfjährigen im Gegenüber zu verschlossenen, ja entsetzt 
dreinblickenden Lehrern Israels gezeichnet. Davon findet sich im Lukasevangelium 
nichts. Nicht mit den Lehrern Israels steht Jesus im Konflikt, sondern mit seinen Eltern. 
Die Toralehrer und der Zwölfjährige bilden eine einträchtige Szene. Aufeinander hören 
– miteinander leben. Zuhören und fragen. Fragen statt definieren. Zuhören statt immer 
schon eine Antwort wissen. Jüdisches Lehrhaus. 
Im Film Yentl, mit Barbara Streisand, gibt es eine schöne Szene: Yentl kommt mit 
anderen Studenten ins Gespräch; alle schwärmen von ihren großen und bedeutenden 



Lehrern: Mein Lehrer, sagt einer, weiß auf jede Frage zehn Antworten. Doch Yentl 
sagt: Mein Lehrer weiß auf jede Antwort zehn Fragen. (Zitiert nach Ebach, Jürgen, 
Schrift Stücke. Biblische Miniaturen, Gütersloh 2011, 20). 
 
Maria hat jetzt nur eine Frage: Dein Vater und ich haben dich voll Angst gesucht. Kind, 
wie konntest du uns das antun? Dein Vater und ich. Jesus antwortet, indem er zurück-
fragt: Warum habt ihr mich gesucht? Wusstet ihr nicht, dass ich in dem sein muss, was 
meinem Vater gehört? 
 
Zwei Väter also. Jesus ist nicht von seinem irdischen Vater her zu verstehen. Und so 
lange dieser das nicht versteht, wird er ihn –wie seine Mutter- suchen müssen. Vater 
Jesu ist der Gott Israels. Wo immer wir Jesus in den Evangelien begegnen, treffen wir 
ihn als Juden, der mitten in seinem Volk lebt. Die Geschichte vom zwölfjährigen Jesus 
ist tief verankert in der theologischen Diskurstradition Israels. Selbst in der Zahl Zwölf 
wird Jesus markant in die jüdische Tradition gestellt: Salomo wird mit zwölf Jahren 
König, Daniel und schon Samuel werden mit zwölf Jahren Propheten. Ja, es lohnt, die 
beiden Eingangskapitel des Lukasevangeliums im Gegen-Licht von 1.Samuel 2 zu 
lesen: da spannt sich ein Bogen vom Loblied der Hanna dort und der Maria hier, von 
Elkana zu Josef, von den Lehrenden im Tempel zu Eli bis zum Summarium: der Knabe 
Samuel aber wuchs heran und gewann an Gunst beim Herrn und bei den Menschen 
dort und der Schluss-Sequenz des Lukas über den zwölfjährigen Jesus hier: Das Kind 
wuchs heran und wurde kräftig; Gott erfüllte es mit Weisheit, und seine Gnade ruhte 
auf ihm. 
 
Und so fragt der zwölfjährige Jesus seine Eltern: Wusstet ihr nicht, dass ich in dem 
sein muss, was meinem Vater gehört? In seines Vaters Haus muss er sein – nicht 
Menschenmacht verfügt, wohin Jesus gehört. Auch nicht Elternmacht. Ihr entzieht er 
sich gerade. Entzieht sich dorthin, wohin er von Geburt an gehört: inmitten des großen 
Weltgeschehens – in seines Vaters Haus. Er muss sein, wo ihn keiner vermutet. 
 
Hier begegnet zum ersten Mal das göttliche Muss, mit dem Lukas uns immer wieder 
konfrontiert. So auch vor Jesu Gefangennahme und Kreuzigung (Lk 22,37): Ich sage 
euch: An mir muss sich das Schriftwort erfüllen: Er wurde zu den Verbrechern 
gerechnet. Das Gottesknechtslied aus Jesaja 53 klingt an. (vgl.Jes 53,12). Jesus - der 
Mensch, der ganz in der Bezogenheit auf Gott lebt, ja auch stirbt– ist in seinem Leben 
und Leiden nicht zu verstehen ohne die spezifischen Gotteserfahrungen Israels. 
 
Selbst der christliche Osterglaube – der ja von den Jüdinnen und Juden in ihrer großen 
Mehrheit nicht geteilt wurde und wird – selbst der Glaube an den auferstanden 
Christus, kann nur auf dem Hintergrund jüdischer Gotteserfahrung ausgesagt werden. 
In bedrängenden Erfahrungen erkannte Israel Gott als den, der Macht hat auch 
jenseits der Grenze des Todes. Dessen Gerechtigkeit es nicht zulassen wird, dass die 
Mörder auf immer über die Opfer triumphieren. Israel vertraut darauf: Gottes Treue 
wird sich heilvoll erweisen. Gerade gegenüber denen, die umgebracht wurden 
aufgrund ihrer Treue zu ihrem Gott. Deshalb lobt das Gottesvolk Gott als den, der die 
Toten lebendig macht. 
Nur weil im Judentum dieses sich im Lob aussprechende Vertrauen auf Gott lebendig 
war, konnten die Jünger Jesu die Ostererscheinungen deuten. Nur in diesem Kontext 
konnten sie bekennen, dass Gott Jesus von den Toten auferweckt hat. 



 
Dieser Glaube aber war es, der Menschen aus den Völkern dazu brachte, als 
Christinnen und Christen auf den Gott des Gottesvolkes Israel zu vertrauen. 
 
Doch dann haben sich die Christen in verblendeter Arroganz an die Stelle Israels 
gesetzt – in verheerender Judenfeindschaft. Demgegenüber ist unbedingt 
festzuhalten: Gott hat sein Volk nie verstoßen. 
Christen sind durch Christus zum Gott Israels, dem Vater Jesu Christi gekommen. Gott 
sei Dank. „Der jüdische Religionsphilosoph Franz Rosenzweig (1886-1929) schreibt ... 
an seinen zum Christentum konvertierten Vetter Rudolf Ehrenberg (1884-1969): ’Was 
Christus und seine Kirche in der Welt bedeuten, darüber sind wir uns einig: es kommt 
niemand zum Vater, denn durch ihn. Es kommt niemand zum Vater – anders aber, 
wenn einer nicht mehr zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm ist. Und 
dies ist nun der Fall des Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden).“ (Briefe und 
Tagebücher I, 1900-1918, hg. v. Rachel Rosenzweig u. Edith Rosenzweig-
Scheinmann 1979, 135 zitiert nach Klaus Wengst, Jesus zwischen Juden und 
Christen, Stuttgart 1999, S.81f ) So fragt der zwölfjährige Jesus seine Eltern damals 
und uns Christen heute: Wusstet ihr nicht, dass ich in dem sein muss, was meinem 
Vater gehört? 
 
Quelle:  
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/wdb-gemeinschaftsfeier-praeses-alfred-
buss-maerz-2011 (2025-03). 


