
E.II_2010_03_08S 
CJ_2010_03_08S 
 

Dr. h.c. Nikolaus Schneider, Präses der Evangelischen Kirche im 
Rheinland (EKIR) 

 
Vortrag von bei der Begegnung „Kirchen und 

Rabbinerkonferenzen“ am 08.03.2010 in Augsburg 
 
Das Treffen von Rabbinern und Bischöfen aus DBK und EKD wird seit 2006 zeitglich 
zur Woche der Brüderlichkeit abgehalten. Präses Nikolaus Schneider betont bei 
seinem Vortrag zu „Verlorene Maßstäbe. Herausforderungen durch die 
Wirtschaftskrise“ die Werte Freiheit und Verantwortung. Als Problem benennt er die 
Gier als Treiber der desaströsen Entwicklung der Finanzmärkte. Schneider sieht die 
Aufgabe der Kirchen nicht in Parteipolitik, sondern darin, Politik und Meinungs- und 
Gewissensbildung möglich zu machen. Das Hören auf Gottes Wort gibt Maßstäbe für 
ein gesellschaftliches Zusammenleben in Freiheit und Verantwortung. 
 
Keywords: Interreligiöser Dialog, Christentum, Judentum, Woche der Brüderlichkeit, 
Wirtschaft 
 
 
Verlorene Maßstäbe. Herausforderungen durch die Wirtschaftskrise 
 
Sehr geehrte Damen und Herren, liebe Schwestern und Brüder, 
 
„Verlorene Maßstäbe. Herausforderungen durch die Wirtschaftskrise“ – so lautet das 
wichtige und komplexe Thema meines Vortrages. Es in 25 Minuten zu behandeln, stellt 
eine Herausforderung dar. Ich nehme sie gerne an und versuche, mich auf zentrale 
Aspekte zu konzentrieren. Dabei wird freilich manches nur skizziert werden können 
und vielleicht wird mir auch eine gewisse Vereinfachung schwieriger Sachverhalte zum 
Vorwurf gemacht. Ich fühle mich dennoch ermutigt, dieses Risiko einzugehen, weil die 
Finanz- und Wirtschaftskrise, die vor eineinhalb Jahren begann, noch lange nicht 
überwunden ist. Diese Krise hat gezeigt, wie wenig auch ausgefeilte 
Wirtschaftstheorien und differenzierte mathematische Modelle in der Lage waren, die 
desaströse Entwicklung an den Finanzmärkten vorherzusehen, geschweige denn, sie 
zu verhüten oder gar zu beherrschen. Als Theologe und Christenmensch bin ich 
zudem überzeugt: Die Rückbesinnung auf biblische Weisungen und Maßstäbe kann 
uns auch heute in der komplexen globalen Situation helfen, Wege aus der Krise zu 
finden und die Grundlagen für eine neue wirtschaftliche und soziale Ordnung zu legen. 
 
1. Grundsätzliche Erklärungen zu Gerechtigkeit und Solidarität. 
 
Die evangelische Kirche hat sich bei verschiedenen Gelegenheiten in der 
Vergangenheit zu Fragen der Wirtschaft und der sozialen Gerechtigkeit geäußert. Ich 
erinnere an das gemeinsam mit der katholischen Kirche erarbeitete Sozialwort von 
1997 „Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit“ und an die EKD-Denkschrift 
zur „Gerechten Teilhabe“ aus dem Jahre 2006. Dabei ist folgende fundamentale 
Überzeugung in verschiedenen Perspektiven immer wieder neu zum Ausdruck 
gebracht worden: 



„Grundlegend muss die Erneuerung der wirtschaftlichen Ordnung auf ihre 
Weiterentwicklung zu einer sozial, ökologisch und global verpflichteten Marktwirtschaft 
zielen. …Solidarität und Gerechtigkeit können ihrem Wesen nach nicht auf das eigene 
Gemeinwesen eingeschränkt, sie müssen weltweit verstanden werden. Darum 
müssen zur sozialen die ökologische und globale Verpflichtung hinzutreten. Die 
Erwartung, eine Marktwirtschaft ohne solche Verpflichtungen, eine gewissermaßen 
adjektivlose, reine Marktwirtschaft könne den Hausforderungen besser gerecht 
werden, ist ein Irrglaube.“ 
Und ich füge hinzu: Dass es eine reine, faire und transparente Marktwirtschaft geben 
könnte, ist eine Illusion. 
 
2. Aktuelle Äußerungen zur Finanzkrise 
 
Aber auch unmittelbar zur jetzigen Finanz- und Wirtschaftskrise gab es offizielle 
Verlautbarungen unserer Kirche. So erklärte die EKD-Synode im November 2008 in 
Bremen, der Staat habe die Rahmenbedingungen für die Finanzwirtschaft genauer zu 
bestimmen und zu ergänzen und darauf hinzuwirken, dass die Finanzmärkte weltweit 
geltenden Regeln unterworfen werden. Wörtlich forderten die Synodalen: „Wir 
brauchen Staaten und Staatengemeinschaften, die auf der Grundlage einer 
internationalen Ordnung das wirtschaftliche Geschehen verlässlicher regulieren und in 
der Lage sind einzugreifen, wenn wirtschaftliche Stabilität, Nachhaltigkeit, Ökologie, 
Verbraucherschutz oder auch die regionale Entwicklung gefährdet sind.“ 
Diese Gedanken werden im Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland 
zur globalen Finanzmarkt- und Wirtschaftskrise „Wie ein Riss in einer hohen Mauer“ 
(2009) noch weiter ausgeführt und präzisiert. Hier wird darüber hinausgehend nun eine 
besondere Betonung darauf gelegt, dass es sich bei der Finanz- und Wirtschaftskrise 
keineswegs nur um Phänomene handelt, die gleichsam mit technischen Mitteln zu 
steuern wären. Vielmehr liegen ihnen fundamentale, nur ethisch zu qualifizierende 
Fehlentwicklungen zugrunde, die eine umfassende Neuorientierung unserer 
Gesellschaft und einen grundsätzlichen Wandeln im Denken und Handeln erfordern. 
Es geht um die Frage nach einer Freiheit, die in Verantwortung gestaltet wird. Es geht 
aber auch um die Erkenntnis von Schuld, um die Bitte um Vergebung, um Neuanfang 
und um menschliche Beziehungen, die von Vertrauen und Solidarität bestimmt sind. 
Es geht also um zentrale Fragen, die die Grundlagen unserer Zivilisation – etwa: Wie 
können Menschen miteinander leben? - betreffen und bei deren Beantwortung wir 
Christenmenschen uns unabdingbar unserer jüdisch-christlichen Traditionen 
zuwenden. Nur aus den Wurzeln unseres Glaubens und im Vertrauen auf die 
gegenwärtige Wirksamkeit von Gottes Wort und Gottes Geist erwachsen uns 
Inspiration und Kraft zur Gestaltung der Gegenwartsaufgaben. 
 
3. Politik möglich machen 
 
Bei all dem ist in Kirchen unstrittig, dass aus dem Glauben heraus in der Regel keine 
unmittelbaren und eindeutigen Handlungsanweisungen zur Bewältigung politischer, 
wirtschaftlicher und sozialer Aufgaben abgeleitet werden können. Die Kirchen wollen 
nicht Politik im Sinn von Parteipolitik oder Regierungspolitik machen, sie streben keine 
exekutive politische Macht an, aber sie wollen eine verantwortungsbewusste Politik 
möglich machen. Sie wollen auf die Grundlagen politischer Willensbildung einwirken 
und erwarten, in der Besinnung auf das biblische Zeugnis die nötige Orientierung und 
Eröffnung neuer Perspektiven zu vermitteln. Schließlich sollen auch den politisch 
unmittelbar Verantwortlichen Impulse zur Entscheidungsfindung angeboten werden. 



 
 
4. Die Gier 
 
Es ist auffällig, dass in der gegenwärtigen Diskussion um die Ursachen der Finanz- 
und Wirtschaftskrise „Gier“ zu einem Schlüsselbegriff geworden ist. Und dies 
keineswegs nur in kirchlichen Verlautbarungen, sondern in weiten Kreisen der 
öffentlichen Diskussion. Dabei wird „Gier“ zum einen als ein individuelles Phänomen 
wahrgenommen. Ihr sind auch verantwortliche oder aber eben besser gesagt, 
unverantwortliche Banker und Manger erlegen, vor allem als sie durch ein System 
fragwürdiger Gratifikationen zusätzliche Anreize zu einem verwerflichen Handeln 
erhalten haben. Zum anderen: Aber nicht nur das „immer mehr haben wollen“ der 
Individuen, das freilich nicht auf Banker und Manager beschränkt ist, sondern auch 
weite Teile der Bevölkerung ergriffen hat, ist Teil des Problems. Vielmehr hat auch das 
Gewinnstreben ganzer Unternehmen eine zerstörerische Maßlosigkeit angenommen. 
In der Epoche der Globalisierung ist die Gier nach Profit ins scheinbar Grenzenlose 
gewachsen. Das wird etwa an Renditevorgaben deutlich, die nur durch krasse 
Ausbeutung, Entlassungen großer Zahl von Mitarbeitenden oder durch spekulatives 
Verhalten zu erreichen sind. Solches Verhalten hat zu falscher Risikoeinschätzung 
geführt und über verantwortungslose Finanzspekulationen die Krise, wenn nicht 
hervorgerufen, so doch in diesem Ausmaß erst möglich gemacht. 
Dabei ist allerdings das Profitstreben, im Gegensatz zur individuellen Gier, kein 
subjektiver Impuls und Affekt, dem das Individuum nachgeben oder dem es sich durch 
Selbstdisziplinierung einfach verweigern könnte. Für die Freie Marktwirtschaft sind 
nicht nur der Wettbewerb und das Gewinnstreben konstitutiv, sondern in ihr besteht 
der systemimmanente Zwang, Gewinne, wo immer möglich, zu maximieren, um sich 
auf diese Weise kurzfristig und dauerhaft Wettbewerbsvorteile zu sichern. Dieses 
Gewinnstreben steht dem einzelnen Unternehmen nicht zur Disposition. Vielmehr 
erfahren die einzelnen die Unternehmen das Gewinnstreben gewissermaßen als ein 
Gesetz, dem es sich nur bei Strafe des Untergangs entziehen kann. Deshalb bedarf 
es staatlicher Intervention, die auf alle Akteure gleichermaßen wirkt und die die Regeln 
des Gewinnstrebens in einer international gesicherten Ordnung festlegt. 
Wenn die Logik der Kapitalvermehrung keine Grenzen erfährt, wenn sie nicht im Sinne 
des Gemeinwohles und für alle Beteiligten gleichermaßen reguliert wird, bestimmt und 
verstärkt sie zunehmend das Denken und Handeln aller Menschen, nicht nur der 
unternehmerisch tätigen. Jede und jeder Einzelne werden zum „Shareholder“, zum 
Schnäppchenjäger oder auch zum „homo oekonomicus“, dem alles zur Ware 
verkommt, und der nur noch darauf aus ist, möglichst billig zu kaufen und möglichst 
teuer zu verkaufen und so seinen Gewinn zu maximieren. Allein diesem 
eindimensionalen Maßstab billigt man dann auch noch Rationalität zu. 
Jede ethische Forderung wird dagegen als realitätsferne Lyrik in den Bereich der 
Sonntagsrede verbannt und mit dem Verdikt der Naivität und der Belanglosigkeit 
versehen. Von „Gutmenschen“ ist dann gerne die Rede, eine Redeweise, die übrigens 
der Nazisprache entstammt. 
 
5. Die Gier zum Tode 
 
Fast ist es überflüssig zu erwähnen, dass dieser „homo oeökonomicus“ mit seiner 
eingeschränkten Rationalität, die sich allein an seinem eigenen Vorteil orientiert, den 
Maßstäben des jüdisch-christlichen Denken und Handelns diamental entgegensteht. 



Dieses Denken setzt sich der jeglicher Egozentriertheit, dem „in sich selbst gekrümmt 
sein“ des Menschen – wie Luther es so treffend beschrieb -, also der Sünde 
schlechthin entgegen. Die Ausrichtung auf Gott und den Nächsten versteht unser 
Glaube als heilsame Befreiung von dieser Sünde. Nicht von ungefähr ordnet die 
mittelalterliche Kirche deshalb die dem „homo oeökonomicus“ zur Wesensbestimmung 
gewordene unersättliche Gier, die Avaritia, zu den sogenannten sieben Todsünden. 
Wobei der Ausdruck Todsünde insofern durchaus treffend ist, als dass diese Sünde 
die Grundlagen des Lebens selbst unterhöhlt und schließlich infrage stellt. Nebenbei 
sei angemerkt, dass der Bruder der Gier aus der Familie der Todsünden, der Geiz, bis 
vor kurzem als äußerst vorbildlich dargestellt wurde: „Geiz ist geil“. Das war ein 
jahrelang benutzter Werbespruch, der sicher auch zur Aushöhlung der ethischen 
Grundlagen unseres Gemeinwesens beigetragen hat. 
Jesus sagt: „Seht zu und hütet euch vor aller Habgier; denn niemand lebt davon, dass 
er viele Güter hat.“ (Lukas 12,15) Im ersten Timotheusbrief wird die Geldgier als die 
Wurzel allen Übels identifiziert (1. Timotheus 6,10). 
Ja, der Mammon selbst wird zum Götzen und die Habgier zum Götzendienst, der 
schließlich ins Verderben führen muss. Diesen inneren Zusammenhang von Habgier 
und Gottlosigkeit mit seinen fatalen Folgen kennt auch der Psalmist. Er sagt: „Denn 
der Gottlose rühmt sich seines Mutwillens und der Habgierige sagt dem Herrn ab und 
lästert ihn. (Psalm 10,3) 
Die von der biblischen Botschaft formulierte Alternative lautet also: Entweder der 
Glaube an den lebendigen Gott oder der Glaube an das Geld, an Baal, den toten 
Fruchtbarkeitsgötzen. Beides zusammen schien damals und scheint heute nicht 
möglich zu sein. Und wer weiß, vielleicht hat der ja der Säkularismus, den wir heute in 
den westlichen Gesellschaften verstärkt beklagen, schlicht in dieser fundamentalen 
Glaubensentscheidung seine eigentlichen Wurzeln. 
Das Fatale ist, dass zur Gottlosigkeit, die durch Habgier hervorgerufen wird, heute 
nicht nur individuelle, sondern auch systembedingte Anreize geboten werden. Dadurch 
wird die zerstörerische Habgier gleichsam enthemmt und zur prägenden 
Lebenseinstellung. 
Ein anschauliches, geradezu architypisches Beispiel für das verhängnisvolle Wirken 
der Habsucht findet sich schon in einer alten Erzählung aus der griechischen Antike: 
als König Midas, der Dionysos freundlich aufnahm, als Gegenleistung für seine 
Gastfreundschaft mit der Erfüllung eines Wunsches belohnt werden soll, erbittet dieser 
in seiner Torheit und Gier, dass sich alles, was er berührte, fortan in Gold verwandeln 
solle. Ihm wird sein Wunsch erfüllt. Der anfänglichen Euphorie folgt allerdings schon 
bald das Entsetzen: Denn auch Speise und Trank werden dem König nun zu Gold. Er 
kann nicht mehr essen, trinken, lieben und droht, an den Folgen seiner maßlosen Gier 
zu verenden. 
Ich fasse zusammen: Die Gier des Menschen ist keine Erfindung der Neuzeit. Aber sie 
ist eine Eigenschaft, die in einer deregulierten Marktwirtschaft zusätzliche Anreize und 
Enthemmung erfährt. Dieser Entschränkung der Gier zu wehren – durch Gesetze, 
Vorschriften, Regeln und Erziehung zum Maßhalten, vor allem durch das Setzen 
anderer Werte und Ziele – das ist nicht nur Aufgabe der ethischen, sondern auch der 
ökonomischen Vernunft. Es ist die Frage nach einem von Gott begleiteten und 
gesegneten Leben. Es ist eine Frage des guten Lebens für Einzelne und Gesellschaft, 
ja es ist auch eine Frage des Überlebens unseres Planeten. 
 
6. Gerechte Verteilung und Reichtumsbeschränkung 
 



Ein weiteres fundamentales Problem, das durch die Wirtschafts- und Finanzkrise 
verstärkt in unser Bewusstsein gelangt, zeigt sich in der Frage nach der gerechten 
Verteilung der erwirtschafteten Güter. Auch hier wird deutlich, dass eine biblisch 
orientierte Ethik wichtige Impulse zur Lösung der Fragen nach Recht und Gerechtigkeit 
in unseren ökonomischen Strukturen geben kann. Zu Recht wird im Wort der EKD zur 
Finanzkrise festgestellt: 
„Menschen, deren persönliche Lebensperspektive zerstört wird, empfinden es als 
zynisch, wenn schlingernde Finanzinstitute mit Steuernmitteln stabilisiert werden, 
während man die Empfänger von Sozialleistungen zu Eigenverantwortung und 
Eigenvorsorge aufruft. Vertrauen ist zerstört – in Verantwortungsträger, aber auch in 
die Grundlagen der Sozialen Marktwirtschaft.“ Ich füge hinzu: Die Abfindungen für 
unverantwortliche Manager oder ihre fortlaufenden Bezahlungen rufen unvermeidlich 
Entsetzen, Unverständnis oder sogar Wut hervor. 
In der Erklärung der EKD-Synode von Bremen heißt es: „Die Politik muss nun an den 
Ursachen der Krise ansetzen, um eine Fortsetzung des Fehlverhaltens zu verhindern. 
Es darf nicht sein, dass Gewinne privatisiert und Verluste sozialisiert werden.“ 
Ich füge hinzu: Leider ist zu befürchten, dass genau dies geschehen wird. 
Hinter diesen Sätzen steht nicht nur die Erfahrung der aktuellen Krise und ihres 
Verlaufes. Den Hintergrund für diese Einschätzung liefert auch die zunehmend als 
ungerecht empfundene Verteilung des gesellschaftlichen Reichtums. Und in der Tat: 
Hinter dieser Empfindung, die von weiten Teilen der Bevölkerung geteilt wird, steht 
eine wirtschaftliche Entwicklung, die weltweit, aber auch in Deutschland, zu einer 
zunehmenden Spreizung des Einkommens und des Vermögens geführt hat. Das ist 
im letzten OECD-Bericht unmissverständlich klar gestellt worden. Dort heißt es: 
Der Bericht „zeigt auf, dass sich mindestens seit Mitte der 1980er Jahre, 
wahrscheinlich aber schon seit Mitte der 1970er Jahre ein kontinuierlicher Anstieg der 
Einkommensungleichheit vollzogen hat. Von der Zunahme der Disparitäten waren die 
meisten (wenn auch nicht alle) Länder betroffen, wobei in Kanada und Deutschland in 
jüngster Zeit z.B. erhebliche Ausweitungen zu verzeichnen waren.“ 
Konkret bedeutet diese Entwicklung folgendes: Während das 
Jahresdurchschnittseinkommen in den 1990er Jahren weitgehend konstant blieb, stieg 
es bei den 
• oberen 10% um 6%, 
• den oberen 0,01% um 17%, 
• den wohlhabendsten 650 Deutschen um 35% und 
• den 65 reichsten um 53%. 
 
Entsprechend geringer wurde besonders das Einkommen der 
einkommensschwächsten Teile der Bevölkerung, und auch die Mittelschicht hat in 
Deutschland spürbare Einbußen hinnehmen müssen. 
 
Ebenso wenig wie die Gier ist die Konzentration von Reichtum auf der einen und der 
Ausbreitung von Armut auf der anderen Seite ein Phänomen der letzten Jahrzehnte. 
So stimmt der Prophet Jesaja im 8. Jh. v.Ch. geradezu eine Totenklage an, als er 
ausruft: „Weh denen, die ein Haus zum anderen bringen und einen Acker an den 
andern rücken, bis kein Raum mehr da ist und sie allein das Land besitzen!“ (Jesaja 
5,8) Entscheidend über unser Nachdenken, Reden und Handeln heute ist aber: Das 
Missverhältnis bei der Verteilung des Reichtums hat im globalen Maßstab ein 
derartiges Ausmaß erreicht, dass es geradezu groteske Dimensionen angenommen 
hat.So hält 1% der Weltbevölkerung etwa 40% des weltweiten Vermögens. 



Die reichsten 2% der Weltbevölkerung besitzen mehr als 51% und auf die reichsten 
10% entfallen etwa 85% des weltweiten Vermögens. Dagegen müssen sich die 
unteren 50% der Weltbevölkerung mit weniger als 1% des weltweiten Vermögens 
begnügen. 
 
Die soziale Realität, die sich hinter diesen Zahlen verbirgt, kennen wir nicht nur aus 
den Berichten aus den sogenannten Entwicklungsländern. Wir erfahren sie mittlerweile 
schwächer, aber doch unverkennbar, auch vor unserer eigenen Haustür. Diese 
Realität verweist auf „verlorene Maßstäbe“, auf eine Welt, die in Unordnung geraten 
ist. Sie fordert ein neues Gleichgewicht, weil „Gerechtigkeit ein Volk erhöht; aber die 
Sünde ist der Leute Verderben“ (Sprüche 14,34) und wir wissen, „dass der Herr der 
Elenden Sache führen und den Armen Recht schaffen wird.“ (Psalm 140,13) Es ist 
diese biblisch gewonnene Einsicht, die die Kirchen in ihrem gemeinsamen Sozialwort 
dazu veranlasst hat, eine vorrangige Option für die Armen, Schwachen und 
Benachteiligten zu formulieren. 
 
Die wachsende soziale Ungerechtigkeit ist theologisch und ethisch verwerflich. Sie ist 
sozial explosiv, wie an brennenden Autos und gewalttätigen Demonstrationen zu 
sehen ist. Sie ist aber auch ökonomisch kontraproduktiv. Denn sie führt dazu, dass 
ungeheure Mengen von Kapital um den Globus zirkulieren, dort nach optimalen 
Anlagemöglichkeiten suchen und dann die berüchtigten Finanzblasen produzieren, die 
früher oder später zum Platzen kommen und dann unkalkulierbare Risiken erzeugen. 
Oder dieses überschüssige Kapital wird über die staatliche Kreditaufnahme indirekt 
umverteilt und auf diese Weise wird gleichsam künstlich Nachfrage produziert. 
Dadurch wird die Krise zwar hinausgezögert und verlängert, behoben wird sie 
allerdings keineswegs. 
Die Umverteilung des gesellschaftlichen Reichtums mittels der Verschuldung 
öffentlicher Haushalte ist zweifellos ein Instrument, dem eine hohe Attraktivität zu 
Eigen ist. Denn diese Umverteilung geschieht auf freiwilliger Basis, sie lindert den 
Mangel und hilft so, soziale Krisen nicht ausbrechen zu lassen. Das geschieht 
allerdings immer mit dem vagen Versprechen, eines Tages die Kredite mit Zins und 
Zinseszins zurückzuzahlen. Ob und wann und wie dieses Versprechen einzulösen ist, 
wird indes zunehmend fraglich und stellt damit dieses System staatlicher Umverteilung 
durch Kreditaufnahme grundsätzlich infrage. Letztlich ist es eine Verschiebung des 
Problems in die Zukunft, eine Lösung zu Lasten der kommenden Generationen und 
deshalb alles andere als eine ethisch vertretbare nachhaltige Lösung. 
Schließlich sei angemerkt, dass Ökonomen wie etwa der renommierte und mit einem 
Nobelpreis bedachte Wirtschaftswissenschaftler Joseph Stieglitz der Meinung sind, 
dass die gegenwärtigen ökonomischen Krisen durch die oben beschriebenen, 
ungeheuren Disparitäten ausgelöst werden. 
 
7. Schuld und Schulden – bezahlen und erlassen 
 
Ich bin damit zum vorletzten Punkt meiner Überlegungen gekommen. 
Es ist keineswegs nur in der deutschen Sprache ein erstaunliches Phänomen, dass 
sich Begriffe aus der Ökonomie in einer großen Nähe zur religiösen Ausdrucksweise 
befinden. So steht hinter dem „Kredit“ kein anderes Wort als das lateinische „credo“, 
ich glaube. Der Gläubiger muss eben Vertrauen in den Schuldner legen. Vertrauen, 
zumindest insoweit, dass dieser seine Schulden tilgt und eines Tages auch begleicht. 
Ohne diesen Glauben wird er ihm schwerlich sein Geld verleihen. 



Aber in den biblischen Schriften kommt von Anfang an auch ein anderes Prinzip zur 
Geltung. So wie der Schuldige nicht zwangsläufig für seine Tat büßen muss, sondern 
eher auch auf Barmherzigkeit und Vergebung und einen neuen Anfang hoffen darf, so 
ist auch dem Schuldner die Chance zum Erlass seiner Schulden in Aussicht gestellt. 
Die Tora weiß vom siebenten Jahr, das zu einem Sabbatjahr bestimmt sein soll und 
dem sieben Mal siebten Jahr, dem Jobeljahr, in dem es neben einer allgemeinen 
Entschuldung und Freilassung der Sklaven gar durch die Neuverteilung des 
Grundeigentums zur Wiederherstellung der ursprünglichen Eigentumsverhältnisse 
kommen soll. Der zutiefst humane Gedanke, der hinter dieser Rechtssatzung steht, ist 
Ausdruck des Bemühens, jeder Generation die Chance zu einem neuen Anfang 
unbelastet von der Schuld und den Schulden der Väter und Mütter zu ermöglichen. 
Die Rückgabe von Grund und Boden, des produktiven Vermögens in der Antike 
schlechthin, an die ursprünglichen Besitzer war geradezu die Bedingung der 
Möglichkeit eines Lebens in Freiheit und Selbstverantwortung. Und dazu hatte der Herr 
sein Volk Israel schließlich aus der Sklaverei in Ägypten befreit und in das Land 
geführt, in dem Milch und Honig fließt. Hier sollten sie exemplarisch unter Beweis 
stellen, welchen Entwurf Gott für seine Menschheit im Allgemeinen verwirklicht sehen 
wollte. 
Im Zusammenhang mit der Entschuldung der ärmsten Entwicklungsländer haben die 
großen Kirchen in Deutschland 1998 bereits an diese alten Rechtssatzungen des 
jüdischen Volkes erinnert. Ich zitiere ein Wort Johannes Pauls II., der nachdrücklich zu 
einem Schuldenerlass für die ärmsten Länder der Welt aufrief: „So werden sich … die 
Christen zur Stimme aller Armen der Welt machen müssen, in dem sie das Jubeljahr 
als eine passende Zeit hinstellen, um u.a. an eine Überprüfung, wenn nicht überhaupt 
an einen erheblichen Erlass der internationalen Schulden zu denken, die auf dem 
Geschick vieler Nationen lasten.“ 
Und an anderer Stelle heißt es: „Der Grundsatz, dass die Schulden gezahlt werden 
müssen, ist sicher richtig. Es ist jedoch nicht erlaubt, eine Zahlung einzufordern oder 
zu beanspruchen, die zu politischen Maßnahmen zwingt, die ganze Völker in den 
Hunger und in die Verzweiflung treiben würden. Man kann nicht verlangen, dass die 
aufgelaufenen Schulden mit unzumutbaren Opfern bezahlt werden. In diesen Fällen 
ist es notwendig – wie es übrigens teilweise schon geschieht – Formen der 
Erleichterung der Rückzahlung, der Stundung oder auch der Tilgung der Schulden zu 
finden, Formen, die mit dem Grundrecht der Völker auf Erhaltung und Fortschritt 
vereinbar sind“. 
Der erste große Schuldenerlass, der auf dem G8-Treffen in Köln verabredet wurde, 
war ein erster Schritt in die richtige Richtung. Was hier zur Situation der hoch 
verschuldeten Länder südlicher Hemisphäre gesagt wird, wird in nicht ferner Zukunft 
auch auf die entwickelten Länder und auf die sich dort akkumelierten Staatsschulden 
zutreffen. Will man diese Schulden nicht zukünftigen Generationen auflasten oder jetzt 
schon drastische Einsparungen in den öffentlichen Haushalten vornehmen, mit den 
dann unschwer vorhersehbaren sozialen und politischen Folgen, wird man sich einer 
kontrollierten Entschuldung im Sinne des Schuldenerlasses auf Dauer nur schwer 
entziehen können. Die Alternative, sich mittels einer beschleunigten Geldentwertung 
dieses Problems zu entledigen, ist in jedem Fall weder gerechter noch leichter zu 
steuern und birgt damit ungleich höhere Risiken. Ich bin der Meinung, dass wir einen 
gesellschaftlich verabredeten Entschuldungsplan brauchen, und nicht den Druck auf 
die Sozialleistungen zum staatlichen Schuldenabbau. 
Mit dieser Entschuldung öffentlicher wie privater Haushalte wird allerdings auch ein 
Mentalitätswandel einzuleiten sein, der weite Teile der Bevölkerung umfassen muss. 
Wenn u.a. durch steuerliche Maßnahmen eine gerechtere Verteilung des Einkommens 



erreicht wurde, muss auch eine Kultur begünstigt werden, in der Kredite in der Regel 
nur dann beantragt, angeboten und in Anspruch genommen werden können, wenn sie 
einem investiven und nicht einem konsumtiven Zweck dienen. 
 
Jede Krise enthält auch die Chance zur Gesundung. Ich bin zurückhaltend, eine solche 
Entwicklung heute schon deutlich zu sehen. Es wird vieles gefordert und verabredet, 
umgesetzt wurde weniges. So ist also eher gedämpfter, oder fast möchte ich sagen 
„methodischer Optimismus“ angesagt, wenn es darum geht, dass ein neues 
Maßhalten, ein bewusster Verzicht, eine auch ökologisch angemessene Lebensweise 
die schrankenlose Gier und das “Leben auf Pump“ ablösen und damit das 
Zusammenleben auf ungeahnte Weise bereichern und vertiefen wird. Aber eine 
Alternative dazu haben wir nicht! 
 
Ein Schritt in diese Richtung ist auch, Geldanlagen an ethischen und nachhaltigen 
Kriterien auszurichten, so wie es jetzt vom Rat der EKD für eigene Investitionen 
beschlossen und den evangelischen Gliedkirchen empfohlen worden ist. Sogenannte 
„Ethikfilter“ über Geldanlagen zu legen, ist mittlerweile ein gebräuchliches Instrument 
der Banken geworden. 
8. Theologischer Abschluss. Verlorene Maßstäbe – Menschen auf der Suche nach den 
Weisungen die Gott in ihre Herzen gegeben und in ihre Sinne geschrieben hat (vgl. 
Jeremia 31,33b) 
 
Die Bibel zeichnet in ihren Jahrtausende alten Schriften ein realistisches und zugleich 
zeitloses Bild vom Menschen und von menschlichen Gesellschaften. 
Den Menschen – nach dem Bilde Gottes geschaffen und von Gott zur Verantwortung 
und Freiheit berufen – wurden von Gott Maßstäbe und Weisungen für ein gutes Leben 
in Frieden und Gerechtigkeit offenbart. 
Das Leben der einzelnen Menschen, das Leben der menschlichen Gesellschaften 
stellt sich in Geschichten „verlorener Maßstäbe“ und in Geschichten des Suchens und 
des Vergegenwärtigens der Maßstäbe dar, die Gott in die Herzen von Menschen 
geschrieben hat und schreibt. 
 
Die Bibel erzählt und bezeugt, dass Gott uns Menschen bei dieser Suche nicht allein 
lässt. Für uns Christenmenschen ist es das lebendige Wort Gottes, Jesus Christus, 
der uns Gottes Maßstäbe und Weisungen vermittelt, in unsere Herzen gibt und in 
unsere Sinne schreibt. 
Gottes Maßstäbe und Weisungen zielen auch für uns nicht allein auf das ganz private 
Seelenheil der Einzelnen. Gottes Maßstäbe und Weisungen leiten an zu einem Leben 
in Gerechtigkeit und Frieden. Das gilt für unsere Gesellschaften und deshalb auch für 
unser Wirtschaften und für unsere Wirtschaftssysteme. 
Auch glaubende Menschen, die sich von Gottes Wort gerufen wissen und in Worten 
und Taten verantwortlich antworten wollen, sind nicht vor Habgier und auch nicht vor 
Anmaßung und Besserwisserei gefeit. Wir alle leben davon, dass Gott uns unsere 
Schuld vergibt und uns Strafe erlässt. Aber darauf können wir aus guten Gründen auch 
vertrauen, denn Gottes Gerechtigkeit wird qualifiziert durch seine Barmherzigkeit! 
Und nur, wenn wir in unseren Gesellschaften und auch in unserem Wirtschaftsgebaren 
unsere Gerechtigkeit nicht zu einer formalen Gerechtigkeit oder zu einem „Leistung 
muss sich lohnen Prinzip“ versimplifizieren, nur dann haben wir Gottes Maßstäbe in 
unseren Herzen und für unseren Verstand nicht verloren. Und nur darin liegt Hoffnung 
für die zukünftige Entwicklung des menschlichen Lebens auf diesem Planeten. 
 



Vielen Dank für Ihre Aufmerksamkeit. 
 
Quelle: 
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/bischoefe-rabbiner-verlorene-
massstaebe-nikolaus-schneider-2010 (2025-03). 


