
E.I_2001_06_24 
 

Leuenberger Kirchengemeinschaft 
 

Kirche und Israel - Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen 
Europas zum Verhältnis von Christen und Juden 

 
Auf der 5. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemeinschaft, die sich 2003 in 
die Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa (GEKE) umbenannte, wurde die 
von einer Expert:innengruppe verfasste Studie vorgestellt und sich zu eigen 
gemacht. In drei Abschnitten wird in drei Perspektiven auf das christlich-jüdische 
Verhältnis geblickt. Zuerst wird in einem kirchengeschichtlichen Zugang, das 
bisherige geschichtliche, aber auch aktuelle Verhältnis der reformierten Kirchen in 
Europa zum Judentum vorgestellt, sowie die Fragestellung eingehender behandelt. 
Im zweiten Abschnitt werden systematisch-theologische Zugänge zu einer 
Verhältnisbestimmung von Kirche und Israel aufgezeigt und die Entwicklung dieser 
theologischen Fragen und Denkmodelle vorgestellt. Dabei wird dem Bild vom 
Ölbaum, dessen Wurzel die Verheißung Gottes und sein Erwählungsgeschehen, als 
ekklesiologisch hilfreiches Bild vorgestellt. Sowohl Judentum als auch die 
hinzugekommene Kirche können aus der Erwählung Gottes leben und auf seine 
Verheißungen hoffen. Die Definition von Erwählung schützt vor Abgrenzung und 
Substitution, indem Erwählung hier nicht als Selbstzuschreibung, sondern als 
zugesprochener Ehrentitel verstanden wird. Ekklesiologisch speist sich daraus die 
Rede von der Kirche als Volk Gottes, die genau wie das Judentum als Volk Gottes 
aus der Erwählung lebt, dies aber in einer zu respektierenden Unterschiedlichkeit 
sich zeigt. Im dritten Abschnitt unterbreitet die Studie Vorschläge, wie ein 
nichtantisemitisches und auf Respekt und der Wahrnehmung einer besonderen 
Beziehung beruhendes Verhältnis zum Judentum in Gemeinde, Gottesdienst, 
Unterricht und Ausbildung Ausdruck finden kann. 

Keywords: Interreligiöser Dialog, Judentum, Christentum, Leuenberger 
Kirchengemeinschaft, Ekklesiologie, Volk Gottes 

 

Quelle: 
https://www.leuenberg.eu/documents/ (2024-11). 

 



Leuenberger Texte Heft 6 
Leuenberg Documents Vol. 6 

 
 

Kirche und Israel 
 

Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen 
Europas zum Verhältnis von Christen und Juden 

 
 

Church and Israel 
 

A Contribution from the Reformation Churches 
in Europe to the Relationship between 

Christians and Jews 
 
 

Im Auftrag des Exekutivausschusses 
für die Leuenberger Kirchengemeinschaft 

herausgegeben von Helmut Schwier 
 

Mandated by the Executive Committee 
of the Leuenberg Church Fellowship 

edited by Helmut Schwier 
 
 

Verlag Otto Lembeck 
Frankfurt am Main 2001 



3 

Inhaltsverzeichnis / Contents 

 
Vorwort des Herausgebers .....................................................  7 
Preface by the Editor ...............................................................  9 

 
Kirche und Israel – Ein Beitrag der reformatorischen 
Kirchen Europas zum Verhältnis von Christen und 
Juden .....................................................................  11 
 
Einleitung ................................................................................. 12 
 
Teil I:  Israel und die Kirche  ........................................... 15 

1  Theologische und geschichtliche 
Voraussetzungen ......................................................15 

2 Begegnungen zwischen Kirche und Israel in refor-
matorischen Kirchen Europas ................................ 19 

3  Israel und die Kirche im Horizont der biblischen 
Überlieferung .......................................................... 27 

4  Zur geschichtlichen Entwicklung der Abgrenzung 
zwischen Kirche und Israel .................................... 34 

 
Teil II:  Die Kirche und Israel ........................................... 45 

1  Theologische Versuche einer Klärung der 
Beziehung zwischen Kirche und Israel ................... 45 

1.1 Die Vorstellung der „zwei Wege“ ......................... 45 
1.2 Die Vorstellung des „ungekündigten Bundes“ 

und der Hineinnahme in den Einen Bund ............. 46 
1.3  Die Übernahme des Gedankens der „Völkerwall-

fahrt zum Zion“ ...................................................... 47 
1.4  Der Gedanke des Einen Gottesvolkes aus Israel 

und Kirche ............................................................... 48 



4 

1.5  Ergebnis ................................................................... 49 
2  Israel und die Kirche in der christlichen Lehre .... 50 
2.1  Die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus 

Christus ................................................................... 50 
2.2  Das christliche Verständnis der Heiligen 

Schriften Israels ...................................................... 54 
2.3  Das christliche Gottesverständnis .......................... 58 
2.4 Gottes erwählendes Handeln ................................. 61 
2.5 Die Kirche als „Volk Gottes“ – Israel als „Volk 

Gottes“ ..................................................................... 66 
3 Das Zusammenleben der Kirche mit Israel ........... 70 
 
Teil III: Die Kirche in Israels Gegenwart ........................ 74 

1 Folgerungen für die Praxis der Kirchen ................ 74 
1.1 Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln .... 75 
1.2 Kirchliche Verkündigung und Unterricht ............. 77 
1.3 Gottesdienst und Festkalender ............................... 79 
1.4 Kirchliche Ausbildung und Fortbildung ............... 81 
2 Zur gemeinsamen Verantwortung von Christen 

und Juden ................................................................ 82 
 
Schlußwort .............................................................................. 83 
 
Anhang 
Themen der während der Lehrgespräche gehaltenen 
Referate ..................................................................................... 84 
Mitglieder der Lehrgesprächsgruppe „Kirche und 
Israel“ ........................................................................................ 86 

 

 

 



5 

Church and Israel – A Contribution from the Refor-
mation Churches in Europe to the Relationship be-
tween Christians and Jews ......................................89 
 
Introduction ............................................................................ 90 
 

Part I: Israel and the Church .......................................... 93 
 
1 Theological and historical presuppositions ........... 93 
2 Encounters between the Church and Israel in the 

Reformation churches of  Europe ............................ 97 
3 Israel and the Church in the context of the 

biblical heritage .................................................... 104 
4 The historical development of the dividing line 

between the Church and Israel ............................. 111 
 

Part II:  The Church and Israel ....................................... 121 
 
1 Theological attempts to clarify the relation 

between the Church and Israel ............................. 121 
1.1 The conception of “two ways” ............................ 121 
1.2 The conception of the “uncancelled covenant” 

and the idea of inclusion in the One Covenant ....122 
1.3 The adoption of the concept of the “pilgrimage 

of the nations to Zion” .......................................... 123 
1.4 The conception of the One People of God 

comprising Israel and the Church ........................ 124 
1.5 Conclusion ............................................................ 125 
2 Israel and the Church in Christian doctrine ........ 125 
2.1 The revelation of the God of Israel in Jesus 

Christ ..................................................................... 126 
2.2 The Christian understanding of Israel’s Holy 

Scriptures .............................................................. 129 



6 

2.3 The Christian understanding of God ................... 134 
2.4 God’s act of election ............................................. 136 
2.5 The Church as “people of God” – Israel as 

“people of God” .................................................... 141 
3 The coexistence of the Church with Israel .......... 145 
 
Part III: The Church in Israel’s presence ........................ 148 
 
1 Consequences for the practice of the churches ... 148 
1.1 Parish work and church leadership ...................... 149 
1.2 The church’s preaching and teaching .................. 151 
1.3 Worship and the festival calendar ....................... 153 
1.4 Church education and further training ................ 154 
2 The common responsibility of Christians and 

Jews ....................................................................... 155 
 

Concluding remarks ............................................................ 157 
 
Appendices 
Subjects of addresses given during the doctrinal 
conversations .......................................................................... 158 
Members of the doctrinal working group on “Church and 
Israel” ...................................................................................... 160 



7 

Vorwort des Herausgebers 
 

Mit der Studie „Kirche und Israel“ legen die reformatori-
schen Kirchen Europas erstmals einen gemeinsamen theologi-
schen Beitrag zum Verhältnis von Christen und Juden vor. Ein 
im Auftrag der 4. Vollversammlung der Leuenberger Kirchen-
gemeinschaft (Wien, 1994) in den Jahren 1996 bis 1999 von 
einer Lehrgesprächsgruppe erarbeiteter Textentwurf, dessen 
Entstehungsgeschichte im einzelnen in der Einleitung skizziert 
wird, durchlief im Jahre 2000 ein Stellungnahmeverfahren in 
den Signatarkirchen der Leuenberger Konkordie sowie in wei-
teren Kirchen und kirchlichen Zusammenschlüssen. 

Die in Belfast tagende 5. Vollversammlung der Leuenberger 
Kirchengemeinschaft hat den Text eingehend beraten und sich 
die hier vorliegende Fassung am 24. Juni 2001 einstimmig „zu 
eigen gemacht“. Was dies bedeutet, hatte Wilhelm Hüffmeier, 
Leiter des Sekretariats der Leuenberger Kirchengemeinschaft 
und seit Beginn in der Lehrgesprächsgruppe „Kirche und Isra-
el“ engagiert, bereits in seiner „Einführung“ zur Leuenberger 
Studie „Die Kirche Jesu Christi“ erläutert: „Die Vollversamm-
lung identifiziert sich mit diesem Text. Der Text formuliert den 
in dieser Frage gefundenen Konsens. Dieser Konsens besitzt 
zwar nicht die gleiche Verbindlichkeit wie die von den einzel-
nen Kirchen rezipierte Konkordie. Doch drückt der Konsens 
eine hohe Verpflichtung für die theologische Arbeit der in der 
Leuenberger Gemeinschaft verbundenen Kirchen aus.“ (Die 
Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag zum ökume-
nischen Dialog über die kirchliche Einheit, hrsg. von Wilhelm 
Hüffmeier, Leuenberger Texte 1, Frankfurt/M. 1995, S.11). In 
ihrem Beschluß hat die 5. Vollversammlung die Kirchen des-
halb gebeten, „das Lehrgesprächsergebnis aufzunehmen und 
im christlich-jüdischen Dialog und bei eigenen Arbeiten zum 
Thema ‚Kirche und Israel‘ zu berücksichtigen.“ 

Der gefundene innerevangelische Konsens, der bereits in den 
Beratungen der Lehrgesprächsgruppe immer neu in Diskussion 
und Reflexion errungen wurde – auf Abstimmungen, die zu 
Mehrheits- und Minderheitspositionen hätten führen müssen, 
ist prinzipiell verzichtet worden –, lädt nun ein zu einer breiten 



8 

Rezeption in den Kirchen und Gemeinden, in den verschiede-
nen Dialoggruppen und in der Öffentlichkeit. Synoden, Kir-
chenleitungen, theologische Ausschüsse, Seminare an Hoch-
schulen, Pastoralkollegs oder in der Erwachsenenbildung wer-
den von der Auseinandersetzung mit dieser Studie profitieren. 
Je nach Fragestellung können die Zugänge über einen der drei 
Teile der Studie, also eher historisch, eher dogmatisch oder 
eher praktisch gewählt werden; dabei sollte in Erinnerung blei-
ben, daß diese Dimensionen stets wechselseitig aufeinander 
bezogen sind. 

Der breiten Rezeption der vorgelegten Studie soll die zwei-
sprachige Ausgabe in deutsch und englisch dienen. Der franzö-
sische Text wird auf der Leuenberger website zur Verfügung 
stehen (www.leuenberg.net) und ebenso in den Ergänzungslie-
ferungen zur Textsammlung: Accords et dialogues oecuméni-
ques, Textes édités par André Birmelé et Jacques Terme, Les 
Bergers et les Mages, Paris 1995ff. 

Daß diese Studie so rasch nach der Beschlußfassung veröf-
fentlicht werden konnte, ist das Verdienst vieler, denen zu 
danken ich die Freude habe: Margaret A. Pater für die zuver-
lässige englische Übersetzung, Hera Moon und Mark 
Pockrandt vom Berliner Leuenberg-Sekretariat für die organi-
satorische Kleinarbeit und die Gestaltung des Layouts, Dr. 
Wolfgang Neumann vom Verlag Otto Lembeck für die prob-
lemlose und schnelle Zusammenarbeit und last but not least 
den Mitgliedern der Leuenberger Lehrgesprächsgruppe, die bei 
den Konsultationen und bei den zusätzlichen Sitzungen der 
Redaktionsgruppe unter der Leitung von Dr. Ernst Michael 
Dörrfuß, des Vorsitzenden der Lehrgesprächsgruppe, unermüd-
lich und sachbezogen miteinander gearbeitet haben. 

Die Veröffentlichung haben durch großzügige finanzielle 
Unterstützung der Schweizerische Evangelische Kirchenbund, 
die Evangelische Kirche in Deutschland, die Evangelische 
Kirche der Union, die Vereinigte Evangelisch-Lutherische 
Kirche Deutschlands und die Evangelische Kirche im Rhein-
land ermöglicht. Allen Verantwortlichen sei von Herzen ge-
dankt. 

Helmut Schwier, Berlin im Juli 2001 



9 

Preface by the Editor 
 

The document ‘Church and Israel’ marks the first joint theo-
logical contribution of the Reformation churches in Europe to 
the relationship between Church and Israel. A draft document, 
whose genesis is outlined in its introduction stage by stage, was 
worked out between 1996 and 1999 by a Leuenberg working 
group pursuant to a resolution of the 4th General Assembly of 
the Leuenberg Church Fellowship (Vienna 1994). In 2000 it 
underwent a discernment procedure in the signatory churches 
of the Leuenberg Agreement and some other churches and 
church families.  

It was submitted to the 5th Leuenberg General Assembly in 
Belfast for an in-depth discussion and was adopted unani-
mously on 24 June 2001 in the present form. Its consequence 
was elucidated by Wilhelm Hüffmeier – himself actively in-
volved from the onset in the ‘Church and Israel’ working group 
as director of the Leuenberg Secretariat – in his introduction to 
the Leuenberg document ‘The Church of Jesus Christ’ as fol-
lows: ‘The General Assembly identifies itself with this text. 
The text formulates the consensus reached on this issue. Al-
though this consensus does not possess the binding force like 
the Agreement accepted by each individual church, it does 
constitute a high degree of commitment for the theological 
work of the churches affiliated through the Leuenberg Fellow-
ship’ (The Church of Jesus Christ. The Contribution of the 
Reformation towards Ecumenical Dialogue on Church Unity, 
Leuenberg Documents 1, Frankfurt/M. 1995, p.77). Accord-
ingly, the 5th General Assembly requested the churches in its 
resolution to ‘receive the results of the doctrinal conversations 
and to take them into account in Christian/Jewish dialogue and 
in their own work on the issue »Church and Israel«.’ 

The inner-Protestant consensus reached which was continu-
ously acquired afresh as the consultations of the study group 
proceeded in discussions and reflections – we forewent on 
principle any votes liable to majority or minority positions – 
calls for a broader reception in churches and congregations, 
various dialogue groups and the public. Dealing with this study 



10 

will be of advantage to synods, church governing bodies, theo-
logical committees, seminaries and faculties, pastoral colleges 
or in the adult education. The three parts of the document with 
their respective emphasis on historical, dogmatic or practical 
aspects may be selectively approached depending on the ques-
tion raised. It should be kept in mind, however, that these di-
mensions are cross-referenced throughout the paper.  

This German-English volume is to facilitate a broader recep-
tion of this paper. The French text will be available at the 
Leuenberg website (www.leuenberg.net) in the near future and 
shall be included in one of the next supplements to the collec-
tion volume ‘Accords et dialogues oecuméniques’ (ed. André 
Birmelé and Jacques Terme, Les Bergers et les Mages, Paris 
1995ff). 

The short time span between the adoption and the publication 
of this paper is due to the help of many whom I have pleasure 
in thanking: Margaret A. Pater for her reliable translation, Hera 
Moon and Mark Pockrandt of the Leuenberg Secretariat for 
organisational petty works and the layout, Dr Wolfgang Neu-
mann of the Lembeck Publishing House for his uncomplicated 
and rapid coordination, and last but not least all the members of 
the Leuenberg doctrinal working group who have worked to-
gether with indefatigability and expertise in the consultations 
and supplementary editorial sessions under the chairmanship of 
Dr Ernst Michael Dörrfuß. 

The publication was made possible through the general fi-
nancial support of the Federation of Swiss Protestant Churches, 
The Evangelical Church in Germany, The Evangelical Church 
of the Union, the United Evangelical Lutheran Church of Ger-
many and the Evangelical Church in the Rhineland. Many 
warm thanks are due to all those in charge. 
 
Helmut Schwier, Berlin, July 2001 
 



11 

 
 

 
 

 

Kirche und Israel 
 
 

Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen 
Europas zum Verhältnis von Christen und Juden 

 
 
 
 
 
 
 
 

Die 5. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft hat am 24. Juni 2001 einstimmig beschlossen: 

 
1. Sie dankt der Leuenberger Lehrgesprächsgruppe „Kirche 

und Israel“ für ihre Arbeit und für das vorgelegte Ergebnis 
ihrer Lehrgespräche. 

2. Sie macht sich das Lehrgesprächsergebnis zu eigen. 
3. Sie bittet die Kirchen, das Lehrgesprächsergebnis aufzu-

nehmen und im christlich-jüdischen Dialog und bei eigenen 
Arbeiten zum Thema „Kirche und Israel“ zu berücksichti-
gen. 

 
 



12 

Einleitung 
 

Die 4. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft verabschiedete am 9. Mai 1994 in Wien die Studie „Die 
Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag zum ökume-
nischen Dialog über die kirchliche Einheit“. Diese Studie, in 
der die reformatorischen Kirchen in Europa zum ersten Mal ein 
gemeinsames Kirchenverständnis formulieren, beschreibt an 
zentraler Stelle das Wesen der Kirche als Gemeinschaft der an 
Jesus Christus Glaubenden, aus der sich die Selbstbezeichnung 
der Kirche als ‘Volk Gottes’ ableitet. Da die Bezeichnung 
‘Volk Gottes’ entsprechend der alttestamentlichen Überliefe-
rung das Selbstverständnis des Volkes Israel wiedergibt, ist 
durch die Selbstbezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ von 
vornherein die Frage der Nähe und der Abgrenzung der Kirche 
gegenüber Israel gestellt. 

In der Leuenberger Kirchenstudie heißt es deshalb ausdrück-
lich: „Das Verhältnis von Juden und Christen, Israel und der 
Kirche bedarf weiterer Lehrgespräche zwischen den an der 
Leuenberger Kirchengemeinschaft beteiligten Kirchen. Es ist 
deshalb von der Vollversammlung 1994 zu einem der drei 
neuen Lehrgesprächsthemen bestimmt worden.“ (S.37, Anm.3) 

Der daraufhin gebildeten Lehrgesprächsgruppe ‘Kirche und 
Israel’ gab der Exekutivausschuß der Leuenberger Kirchenge-
meinschaft Projektleitlinien vor, die vier Grunddaten enthiel-
ten: 
1. „Es besteht ein untrennbarer Zusammenhang zwischen der 

Erwählung der Kirche und der Erwählung Israels, zwi-
schen ‘Altem’ und ‘Neuem’ Bund. 

2. Das Verhältnis zu Israel gehört für Christen und Kirchen 
unabdingbar zur Frage nach der Begründung ihres Glau-
bens. 

3. In der Begegnung mit dem Lebenszeugnis der Juden wer-
den die Christen Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten 
im Leben von Kirche und Synagoge entdecken. 

4. Der Dialog zwischen Juden und Christen lebt davon, daß 
beide das Zeugnis von der erfahrenen Wahrheit ihres 



13 

Glaubens nicht zurückstellen und im Bemühen um gegen-
seitiges Verständnis aufeinander hören.“  

 
Nach diesen Leitlinien sollte das Lehrgespräch das Ziel ha-

ben, „ein gemeinsames Verständnis der reformatorischen Kir-
chen zum Thema ‘Kirche und Israel’ zu erarbeiten“. Es solle 
den in der Leuenberger Konkordie (Ziff.38) benannten Krite-
rien entsprechen, also bestimmt sein „vom Bemühen um die 
Aktualisierung des gemeinsamen Verständnisses des Evangeli-
ums“, und zwar „auf dem Hintergrund der besonderen Heraus-
forderungen des christlich-jüdischen Dialogs“. Es solle offen 
sein „für den Dialog zwischen Christen und Juden als Grundla-
ge zur Förderung des gegenseitigen Vertrauens“ und geeignet, 
„sich in Verkündigung, Unterricht und Seelsorge der Kirchen 
zu bewähren“. Und es solle schließlich „ein Beitrag zum öku-
menischen Dialog” sein. 

Wichtig ist ein Hinweis zu der im Text der vorliegenden 
Studie verwendeten Begrifflichkeit: Der Begriff Israel be-
zeichnet das jüdische Volk und das Judentum als religiöse, 
soziale und kulturelle Größe, einschließlich möglicherweise 
einander widersprechender Selbstdefinitionen innerhalb der 
vielfältigen Strömungen des Judentums sowohl der Vergan-
genheit als auch der Gegenwart. Wenn Israel im politischen 
Sinne gemeint ist, wird ausdrücklich vom Staat Israel gespro-
chen. 

Den eingangs genannten Projektleitlinien folgend ist die 
Lehrgesprächsgruppe von dem jeweiligen Kontext ausgegan-
gen, in dem sich das von den reformatorischen Kirchen in 
Europa geführte christlich-jüdische Gespräch gegenwärtig 
vollzieht.  

Dabei wird in Teil I zunächst gezeigt, in welchem Maße die 
Unterzeichnerkirchen der Leuenberger Konkordie das Ge-
spräch mit Israel suchen, in welchen Fragen dabei untereinan-
der ein Konsens zu erkennen ist und wo in Einzelfragen Unter-
schiede bestehen (Teil I, Abschnitte 1 und 2). Da das Nachden-
ken über eine Neubestimmung des Verhältnisses der Kirche zu 
Israel nicht ohne die kritische Analyse der biblischen Grundla-
gen und der kirchengeschichtlichen Zusammenhänge gesche-



14 

hen kann, folgt eine Darstellung der geschichtlichen Entwick-
lung des Verhältnisses von Kirche und Israel (Teil I, Abschnit-
te 3 und 4).  

Teil II enthält die notwendige dogmatische Reflexion: Zu-
nächst werden in Abschnitt 1 bereits vorliegende theologische 
Versuche einer Klärung der Beziehung zwischen Kirche und 
Israel erörtert; in Abschnitt 2 wird dann aufgrund theologischer 
Kriterien in mehreren Schritten eine eigene Bestimmung dieses 
Verhältnisses entfaltet. In Abschnitt 3 werden die zuvor ge-
wonnenen Erkenntnisse im Blick auf das Zusammenleben von 
Kirche und Israel konkretisiert. 

Die Studie mündet in Teil III in praktische Konsequenzen. In 
Abschnitt 1 werden kirchliche Handlungsfelder benannt und 
Aufgaben formuliert; dieser Teil schließt in Abschnitt 2 mit 
einer Aussage zur gemeinsamen Weltverantwortung von Juden 
und Christen. 

Im Schlußwort werden das Wissen der Kirchen um ihre 
Schuld, die Bitte um Vergebung und die Hoffnung, neue Wege 
beschreiten zu können, ausgesprochen.  

Zur Erarbeitung der vorliegenden Studie kamen die von 
mehr als 20 europäischen Kirchen entsandten Delegierten zu 
sieben Konsultationen zusammen (Winter 1996: Basel; Früh-
jahr 1997: Preetz; Herbst 1997: Warschau; Frühjahr 1998: 
Amsterdam; Herbst 1998: Dresden; Frühjahr 1999: Prag; 
Herbst 1999: Berlin). Nach dem Stellungnahmeprozeß in den 
Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft kam die Lehr-
gesprächsgruppe im November 2000 zu einer abschließenden 
achten Konsultation in Rom zusammen, um die mehr als 30 
eingegangenen Voten zu beraten und deren Anliegen aufzu-
nehmen. 

Besondere Bedeutung hat die Tatsache, daß die Professorin 
für Judaica und Rabbinica Dr. Chana Safrai (Jerusalem) regel-
mäßig an den Beratungen teilnahm; an der Tagung in War-
schau waren auch der inzwischen verstorbene Rabbiner Dr. 
Roland Gradwohl (Jerusalem) sowie Stanislav Krajewski 
(Warschau) beteiligt.  

Die Titel aller während der Beratungen gehaltenen Vorträge 
sind im Anhang chronologisch zusammengestellt. 



15 

Teil I 
 

Israel und die Kirche 
 

1  Theologische und geschichtliche Voraussetzungen 
 
1.1  Die Bestimmung des Verhältnisses der Kirche zu Israel 
erfolgt aus mehreren Gründen: Die Kirche ist in Israel verwur-
zelt. Die Heiligen Schriften Israels sind als das Alte Testament 
ein Teil der christlichen Bibel. Die Kirche wird vom Glauben 
verstanden als die Gemeinschaft der an Gottes Heilstat in Jesus 
Christus glaubenden Menschen, als der ‘Leib Christi’; die 
Kirche wird aber auch verstanden als das in Christus erwählte 
Volk Gottes. Damit macht der christliche Glaube über die Kir-
che eine Aussage, die zum Selbstverständnis Israels als Volk 
Gottes in Spannung steht. Diese Spannung hat im Laufe der 
Geschichte des Verhältnisses zwischen Kirche und Israel zu 
unterschiedlichen Konsequenzen geführt: Epochen des Mitein-
anders wurden abgelöst durch Epochen des Desinteresses, oft 
auch der Feindschaft und des Hasses.  
Die Kirchen blicken zurück auf Epochen von Judenverfolgun-
gen und insbesondere auf die Schoah, die in ihrer programma-
tischen Brutalität und Perfektion alle bisherigen Verfolgungen 
übersteigt. Die Kirchen wissen, daß sie in dieser Situation 
versagt haben; etliche Kirchen der Leuenberger Kirchenge-
meinschaft haben deshalb ihre Schuld gegenüber Israel und 
ihre Mitschuld an der Schoah auf unterschiedliche Weise be-
kannt und ihr Versagen ausgesprochen. Die Kirchen versagten 
aus Gleichgültigkeit und Furcht, Hochmut und Schwäche; sie 
versagten auch und vor allem aufgrund von falschen Ausle-
gungen biblischer Texte und daraus resultierendem schreckli-
chen theologischen Irrtum. Bisweilen hatte es im Christentum 
die Vorstellung gegeben, die Ablehnung und Abwertung des 
Judentums bis hin zu ausdrücklicher Judenfeindschaft sei gera-
dezu als ein Aspekt christlichen Selbstverständnisses anzuse-
hen.  
Wenn es angesichts dieser Vergangenheit gelingt, zu einer 
theologisch verantworteten neuen Klärung des Verhältnisses 



16 

von Kirche und Israel zu kommen, so stellt dies für die Kirche 
einen Gewinn an Freiheit, zugleich aber auch eine theologische 
Bereicherung und eine vertiefte Einsicht in ihr eigenes Wesen 
dar. 
 
1.2  In den im Jahre 1987 von der Vollversammlung der Leu-
enberger Kirchengemeinschaft in Straßburg für die Erarbeitung 
der Studie „Die Kirche Jesu Christi“ gegebenen Empfehlungen 
war unter anderem gesagt worden, es müsse „das Verhältnis 
der Christenheit zum jüdischen Volk im Rahmen reformatori-
scher Ekklesiologie und in der Perspektive unserer Identität als 
Kirche“ bedacht werden. Die dann im Jahre 1994 vorgelegte 
Studie folgt dieser Maßgabe, indem sie an mehreren Stellen 
Aussagen zum Verhältnis der Kirche zu Israel macht. 
 
1.2.1  Das Wesen der Kirche, ihre Sendung und ihr Auftrag, 
wird folgendermaßen beschrieben (S.22): Sie ist „das in Chris-
tus erwählte Volk Gottes“, das vom Heiligen Geist gesammelt 
und gestärkt auf dem Weg ist durch die Zeit zur Vollendung im 
Reiche Gottes. „Im Wirksamwerden dieses allumfassenden 
Handelns Gottes hat die Kirche ihren Ursprung und bleibenden 
Grund.“ Die Kirche, die der Glaube so als „in Christus erwähl-
tes Volk Gottes“ versteht, hat historisch gesehen ihren Ur-
sprung in Israel. Israel aber sieht sich unverändert und unge-
achtet des Christusgeschehens als das durch Gottes Handeln 
erwählte Volk: Gott und sein Volk Israel sind unauflöslich 
aneinander gebunden. Ausdruck dieses erwählenden Handelns 
ist der Bund Gottes, wie er insbesondere in der biblischen Ü-
berlieferung vom Geschehen am Sinai (Ex 19-24) zum Aus-
druck gebracht wird. Der untrennbare Zusammenhang zwi-
schen der Erwählung der Kirche und der Erwählung Israels als 
Volk Gottes ist in der Kirchenstudie aus christlicher Sicht so 
beschrieben (S.37): „Als sein Volk hat Gott Israel zum Glau-
ben gerufen (Jes 7,9), ihm durch seine Weisungen den Weg 
zum Leben gezeigt (Ex 20,1-17; Dtn 30,15-20) und es so zum 
Licht der Völker bestimmt (Jes 42,6). Diese an Israel ergange-
ne Verheißung ist mit dem Christusgeschehen nicht hinfällig 
geworden, denn Gottes Treue hält an ihr fest (Röm 11,2.29).“  



17 

1.2.2  In Kapitel I der Kirchenstudie („Das Wesen der Kirche 
als Gemeinschaft der Heiligen“) wird in Abschnitt 1.1 zunächst 
vom „rechtfertigenden Handeln des dreieinigen Gottes“ ge-
sprochen. In Abschnitt 3.1 wird unter der Überschrift „Der 
Grund der Bestimmung der Kirche in der Erwählung – Kirche 
als Volk Gottes“ das Kirchenverständnis unter Bezugnahme 
auf biblische Aussagen näher ausgeführt: Gott hat uns „in 
Christus erwählt, ehe der Welt Grund gelegt war“ (Eph 1,3-6); 
es heißt dann unter Hinweis auf Ex 19,5f ausdrücklich, daß 
„diese Erwählung der Kirche … in einem untrennbaren Zu-
sammenhang mit der … Erwählung Israels als Volk Gottes“ 
steht. Die Studie spricht von der „Kirche als Volk Gottes (1 
Petr 2,9f)“ als der „von Christus berufene(n) Gemeinschaft der 
Glaubenden aus Juden und Völkern (Röm 9,24)“ (S.37). In 
diesem Zusammenhang wird dann in einer Anmerkung der 
oben in der Einleitung zitierte Satz über die Notwendigkeit von 
Lehrgesprächen zu dieser Thematik formuliert. 
 
1.2.3  In Kapitel II der Kirchenstudie („Die Gemeinschaft der 
Heiligen in der Gesellschaft der Gegenwart“) wird in Abschnitt 
3 („Die Kirchen im Dialog“) vor dem Unterabschnitt „Dialog 
mit den Religionen“ (3.2) zunächst vom Dialog mit dem Juden-
tum gesprochen (3.1). Es heißt dort unter anderem (S.51): 
„Kirche zu sein bedeutet für die Kirchen der Reformation, daß 
sie sich in biblisch begründeter Priorität der Aufarbeitung ihres 
Verhältnisses zum Judentum zuwenden. Das Gespräch mit dem 
Judentum ist unverzichtbar.“ Nach einer Erinnerung an die für 
die Juden leidvolle Geschichte der Beziehungen zwischen 
Kirche und Israel heißt es dann weiter: „Die Auseinanderset-
zung mit der schmerzvollen und belastenden Geschichte des 
Verhältnisses von Juden und Christen ist für alle Kirchen zu 
einer zentralen Aufgabe geworden. Wo das Evangelium von 
der Gnade Gottes in Jesus Christus dazu mißbraucht wird, die 
‘Verwerfung’ der Juden zu begründen oder Gleichgültigkeit 
gegenüber ihrem Schicksal zu rechtfertigen, wird das Evange-
lium selbst als Existenzgrund der Kirche in Frage gestellt. Das 
Verhältnis zu Israel gehört darum für die Christen und Kirchen 
unabdingbar zur Frage nach der Begründung ihres Glaubens.“ 



18 

Bevor die Studie dann konkret vom Dialog spricht, stellt sie 
fest: „Die Existenz des Judentums ist für die Kirche ein Zei-
chen der Treue Gottes zu seinen Verheißungen, auf die auch 
die Kirche angesichts ihres vielfältigen Versagens, gerade in 
ihrem Verhältnis zu den Juden, angewiesen bleibt.“  
 
1.2.4  Sehr bewußt unterscheidet die Kirchenstudie den Dialog 
mit dem Judentum vom Dialog mit den Religionen. Zum „Dia-
log mit den Religionen“ wird gesagt, der Glaube wende sich 
„kritisch gegen jedwede Verehrung fremder Götter und jedwe-
de Aufrichtung fremder Ideologien“, auch innerhalb der Kirche 
selber. Der Glaube an den in Jesus Christus handelnden Gott 
befähige allerdings „bei aller Kritik der Religionen auch zur 
Wahrnehmung des Anliegens und Sinns im Kultus und in der 
Vorstellungswelt anderer Religionen, ja sogar von Wahrheits-
momenten der Gottesverehrung und Gottesvorstellung in ih-
nen“, wobei aber „synkretistische Harmonisierungen“ im Sinne 
„einer neuen Überreligion“ für den christlichen Glauben ausge-
schlossen blieben (S.53). Eine genaue theologische Reflexion 
der prinzipiellen Differenz zwischen dem Gespräch mit dem 
Judentum und dem Gespräch mit „den Religionen” bzw. mit 
„den Weltanschauungen“ (3.3) fehlt in der Kirchenstudie. Die 
vorliegende Studie „Kirche und Israel“ wurde deshalb erarbei-
tet, weil das Verhältnis der Kirche zu Israel Teil der Ekklesio-
logie, also ein unmittelbarer Aspekt der Identität der Kirche ist; 
das Problem des Verhältnisses zu den Religionen muß an ande-
rer Stelle bedacht werden. 
 
1.3  Wenn Christen von der bleibenden Erwählung Israels 
sprechen, so schließt das die Anerkennung des jüdischen Vol-
kes als Volk Gottes ein. Demgegenüber ist die Selbstbezeich-
nung ‘Volk Gottes’ für die Kirche keineswegs eine Selbstver-
ständlichkeit. Selbst dann, wenn dabei zugleich die bleibende 
Erwählung Israels betont wird, kann das Selbstverständnis und 
die Selbstbezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ von Juden 
gleichwohl als Anmaßung empfunden werden. Jedenfalls kann 
die Kirche, wenn sie sich als ‘Volk Gottes’ versteht, nicht von 



19 

ihrem besonderen Verhältnis und ihrer besonderen Verbunden-
heit mit dem Judentum absehen. 
Die Zuordnung von Kirche und Israel, die in dem je eigenen 
Selbstverständnis als ‘Volk Gottes’ gründet, ist für die Kirche 
und für die christliche Theologie keine Randfrage. Hier wird 
vielmehr ein zentraler Punkt reformatorischen Kirchenver-
ständnisses, das sich vom Handeln Gottes herleitet, berührt: 
Die Kirche ist vom Grund ihres Glaubens her an Israel gewie-
sen, und ihre Beziehung zu Israel gehört darum „unabdingbar 
zur Frage nach der Begründung ihres Glaubens“ (Die Kirche 
Jesu Christi, S.51). Das ist eine eigene Einsicht des christlichen 
Glaubens: Eine theologisch begründete christliche Aussage zu 
Israel als Volk Gottes muß aber respektieren, daß Israel sich 
selbst als ‘Volk Gottes’ auf seine eigene Weise beschreibt. 
Beide Aussagen über Israel müssen aber nicht notwendig mit-
einander übereinstimmen. 
 
1.4  Das Leben des zeitgenössischen Judentums ist auch nach 
mehr als fünfzig Jahren durch die Schoah geprägt. Die Schoah 
stellt eine bleibende Herausforderung für die Kirchen und ihre 
Theologie dar: Sie ist eine Aufgabe für alle Kirchen in Europa, 
auch für diejenigen, deren Glieder an der Schoah nicht beteiligt 
waren. Die Schoah bleibt Anlaß zu ständiger theologischer 
Selbstprüfung und Erneuerung; sie zwingt dazu, den Ursachen 
für den immer wieder aufflammenden Judenhaß und für eine 
auch heute noch zu findende Judenfeindschaft nachzugehen. 
Diese Selbstprüfung muß den Willen und die Bereitschaft zu 
Buße und Umkehr sichtbar werden lassen. 
 
 

2  Begegnungen zwischen Kirche und Israel in 
reformatorischen Kirchen Europas 

 
2.1  Die im Wesen der Kirche liegende theologische Notwen-
digkeit für eine sachgemäße Bestimmung des Verhältnisses der 
Kirche zu Israel und die aus der Geschichte resultierende Ver-
antwortung und Schuld sind unmittelbar aufeinander bezogen. 
Beiden Aspekten muß je für sich Rechnung getragen werden. 



20 

Mit den folgenden Überlegungen soll ein Forum für das weite-
re Nachdenken und für künftige Gespräche auf der Ebene der 
Leuenberger Kirchengemeinschaft geschaffen werden. Hierzu 
ist es notwendig, die jeweils in den einzelnen Kirchen unter-
schiedlich intensiv geführte Diskussion wahrzunehmen und 
einen inneren Dialog der reformatorischen Kirchen zu begin-
nen. 
 
2.2  Die Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft hat im Jahre 1994 in Wien die reformatorischen Kirchen 
in Europa dazu aufgerufen, die bisher in einzelnen Kirchen 
gewonnenen Ergebnisse der theologischen Reflexion des Ver-
hältnisses der Kirche zu Israel aufzunehmen und jeweils selber 
das Gespräch mit Israel zu suchen, zu pflegen und zu intensi-
vieren. Darin ist die Herausforderung enthalten, über das bisher 
Geleistete hinaus eine von allen reformatorischen Kirchen 
mitgetragene und mitverantwortete Verhältnisbestimmung von 
Kirche und Israel zu finden.  
 
2.3  In der Vergangenheit verlief die Reflexion der eigenen 
Begegnung mit Israel in den reformatorischen Kirchen in Eu-
ropa sehr unterschiedlich. Im Zusammenhang des christlich-
jüdischen Gesprächs läßt sich ein breites Spektrum an Erfah-
rungen, Entwicklungen und Tendenzen erkennen. In vielen 
europäischen Kirchen kam es erst nach 1945 auf offizieller 
Ebene zur Begegnung von Christen und Juden. Damit verband 
sich ein Nachdenken über die Ursachen der christlichen Ent-
fremdung vom Judentum, ja der Feindschaft gegenüber Juden, 
sowie die theologische Reflexion über das Selbstverständnis 
der jeweiligen Kirche im Gegenüber zu Israel. 
Die folgenden Abschnitte spiegeln die Berichte aus denjenigen 
Kirchen wider, die auf entsprechende Anfragen reagiert haben. 
Diese zeigen aus der Perspektive der jeweiligen Kirche und 
ihrem historischen Kontext, wie sie die Begegnung von Kirche 
und Israel beschreiben. Es handelt sich um eine knappe Über-
sicht, die die unterschiedlichen Schwerpunkte und charakteris-
tische Entwicklungen erkennen lassen soll. 
 



21 

2.3.1  In Polen gab es in den 20er und 30er Jahren des 20. 
Jahrhunderts die auf die Bekehrung von Juden zum Christen-
tum gerichtete „Barbican“ Mission. Nach dem Zweiten Welt-
krieg dauerte es mehrere Jahre, bis die polnische reformierte 
Kirche mit der Erinnerung an die Zeit der Besetzung fertig 
wurde – jener Zeit, als das Gemeindehaus und die Kirche in 
Warschau von allen Seiten vom jüdischen Ghetto umgeben 
gewesen waren. Neben den Bemühungen um den Wiederauf-
bau der Kirche stand das Bestreben, den Kontakt mit dem Ju-
dentum nun in neuer Weise wieder aufzunehmen. In der Zeit-
schrift ‘Jednota’ (Einheit) wurde die Frage diskutiert, ob der 
religiöse Dialog zwischen den Christen und den gläubigen 
Juden möglich sei. Im Jahre 1995 gab die Synode der evange-
lisch-reformierten Kirche in Polen eine Erklärung zum Jah-
restag der Befreiung des Konzentrationslagers Auschwitz ab. 
 
2.3.2   In der Staatsverfassung Norwegens von 1814 bis 1851 
waren die Juden vom Reich ausgeschlossen (ohne Wohnrecht), 
wurden danach aber eine lebendige, nicht immer akzeptierte, 
Minorität. Interesse für die Juden und Solidarität mit ihnen und 
dem Staat Israel sind in der Kirche von Norwegen, besonders 
nach dem Zweiten Weltkrieg und der deutschen Okkupation 
Norwegens, sehr stark geworden. Die Kirche hat, obwohl spät, 
1942 die erste öffentliche Kritik gegen die Deportation der 
norwegischen Juden geäußert. Die Solidarität mit den Juden 
hat sich auch durch die Begegnung mit den Juden durch die 
Judenmission entwickelt. Die Jüdischen Gemeinden in Norwe-
gen sind heute klein, spielen aber eine Rolle in den öffentlichen 
Kultur- und Religionsdebatten. Die Kirche von Norwegen 
unterhält seit 1996 eine ständige Dialog-Kommission mit den 
Mosaischen Gemeinden in Norwegen. 
 
2.3.3  In Dänemark war die Haltung der Kirchenleitungen 
gegenüber den Juden seit der Etablierung der ersten Synagogen 
(Ende 17. Jahrhundert) bis ins 19. Jahrhundert durchgehend 
antijüdisch. Die Regierungen waren dagegen toleranter; 1814 
erhielten die Juden bürgerliche Gleichberechtigung, 35 Jahre 
bevor die allgemeine Religionsfreiheit eingeführt wurde. Als 



22 

die deutsche Besatzungsmacht im Jahre 1943 die Juden verhaf-
ten und deportieren wollte, wurde ein Hirtenbrief im Gottes-
dienst verlesen, in dem mit Verweis auf Bibel und Gewissen 
Judenverfolgungen ausdrücklich verurteilt wurden. Etwa 94% 
der 8000 dänischen Juden wurden durch den Beistand der Be-
völkerung nach Schweden gerettet. Nach dem Zweiten Welt-
krieg war das Verhältnis zwischen Kirche und Synagoge im-
mer harmonisch, jedoch ohne nähere Verbindungen. Die Ober-
rabbiner haben aber bis in die jüngste Zeit durch persönliche 
Kontakte und zahlreiche Vorträge in kirchlichen Gemeinden 
Auskünfte über das Judentum gegeben. Ein offizielles Forum 
für Gespräche zwischen der Volkskirche und der Mosaischen 
Glaubensgemeinschaft gibt es aber nicht. 
 
2.3.4  In den Kirchen der Niederlande, wo es schon nach der 
Dordrechter Synode im 17. Jahrhundert zu intensiven und 
direkten Kontakten mit Rabbinern gekommen war, entwickelte 
sich eine eigenständige Sicht des Verhältnisses von Christen 
und Juden. Das besondere Interesse am Alten Testament und 
die gottesdienstliche Praxis des sonntäglichen Psalmengesangs 
hatten einen Nährboden bereitet, auf dem sich das inhaltliche 
Interesse an Israel entwickelte, das Ende des 19. Jahrhunderts 
bei einigen Theologen ein deutliches Profil bekam. In den 40er 
Jahren des 20. Jahrhunderts rang man mit dem Thema „Das 
Judentum als (An)Frage an die Kirche“ und mit dem bald 
brennenden Thema „Edda und Tora“. Es festigte sich die Über-
zeugung, daß sich das Verhältnis der Kirche zu Israel vom 
christlichen Verhältnis zu anderen Religionen unterscheide und 
daß insbesondere nicht von einer „Enterbung“ Israels gespro-
chen werden könne. Die Bedeutung eines theologisch reflek-
tierten Verhältnisses zur Gegenwart Israels wurde in der Studie 
‘Israel, Volk, Land und Staat’ der ‘Hervormde Synode’ im 
Jahre 1973 unterstrichen. 1995 wurde unter demselben Titel 
eine weiterführende Besinnung als Zwischenbericht den Ge-
meinden zugesandt.  
 
2.3.5  In Italien sind die Beziehungen zwischen Juden und 
Protestanten davon geprägt, daß Juden und Waldenser jahrhun-



23 

dertelang die beiden religiösen Minderheiten waren, die dis-
kriminiert und verfolgt, aber nie ausgerottet oder assimiliert 
wurden; im Jahre 1848 wurden beide emanzipiert („parallele 
Schicksale“). Im 19. Jahrhundert gab es unter den italienischen 
Protestanten eine verbreitete Judenfreundlichkeit, geprägt von 
einer wörtlichen Auslegung einiger Verheißungen der Bibel 
über das Ende der Diaspora und die Heimkehr Israels in das 
Gelobte Land; nicht zuletzt deshalb blieben die italienischen 
Protestanten unanfällig für den Antisemitismus, und sie leiste-
ten verfolgten Juden Hilfe, auch wenn es zu keiner öffentlichen 
Verurteilung der Rassengesetze seitens der Generalversamm-
lungen und der Kirchenleitungen kam. Direkte Kontakte zwi-
schen Protestanten und Juden entstanden vornehmlich nach 
dem Zweiten Weltkrieg, sowohl im Rahmen des gemeinsamen 
Interesses an der Verteidigung und am Schutz der Rechte der 
Minderheiten und an einem pluralistischen Charakter der Ge-
sellschaft, wie auch im Bereich des Dialogs zwischen Juden 
und Christen.  
 
2.3.6  In Frankreich fühlte sich der Protestantismus, der sich 
aus der geschichtlichen Erfahrung der Verfolgung und des 
Exils entwickelt hatte und der sich aus intensiver Bibellektüre 
insbesondere des Alten Testaments nährte, immer dem Juden-
tum nahe. Im Jahre 1942 bezog die vom theologischen Denken 
Karl Barths beeinflußte Reformierte Kirche Stellung gegen die 
Rassengesetze der Vichy-Regierung; die protestantische Be-
völkerung verhielt sich oft mit den Juden solidarisch. Nach 
dem Krieg gründete der Protestantische Bund in Frankreich 
eine Kommission mit dem Auftrag, dem Verhältnis zum Juden-
tum nachzugehen und es zu überdenken; allerdings hat keine 
der französischen Kirchen die Frage der christlichen Mitver-
antwortung für die Schoah offiziell angesprochen. Die Refor-
mierte Kirche in Elsaß-Lothringen hat 1990 auf der Synode 
von Saint-Louis dieser Frage eine allgemeine Einführung zum 
Thema „Die jüdischen Wurzeln des christlichen Glaubens“ 
gewidmet.  
 



24 

2.3.7  In der Schweiz kam es im Rahmen des „Hilfswerks für 
die Bekennende Kirche in Deutschland“ 1941 zu einem erbit-
terten theologischen Grundsatzstreit über das Verständnis von 
Joh 4,22 („Das Heil kommt von den Juden“). Eine Gruppe 
verstand den Satz als Aussage über die Vergangenheit: „Das 
Heil kam ...“ von den nun verworfenen Juden hin zur Kirche; 
eine andere Gruppe las die Aussage „Das Heil kommt von den 
Juden“ in dem Sinn, daß die Kirche dadurch in eine bleibende 
Verbundenheit mit dem Volk Israel versetzt sei. Eine repräsen-
tative Versammlung der Kirche erklärte schließlich bekennt-
nismäßig: „Weil geschrieben steht: ‘Das Heil kommt von den 
Juden’ (Joh 4,22), darum ist Antisemitismus mit der Zugehö-
rigkeit zur christlichen Gemeinde unvereinbar.“ 
 
2.3.8  In der Tschechischen Republik verläuft in der Kirche der 
Böhmischen Brüder seit langem ein Prozeß intensiven Nach-
denkens und Bemühens um eine theologische Klärung und 
praktische Besserung der Beziehung zu den Juden. Die Böhmi-
schen Brüder schließen sich auf diese Weise den reformatori-
schen Kirchen an. Sie können dabei jene Intention aufgreifen, 
die in der Arbeit der tschechischen Bibelübersetzer und -aus-
leger zur Zeit der Reformation zu erkennen und auch in der 
Gegenwart wahrzunehmen ist. 
 
2.3.9  Durch die in der Zeit der nationalsozialistischen Herr-
schaft von Deutschen organisierte Judenvernichtung sehen die 
evangelischen Kirchen in Deutschland sich Israel in besonderer 
Weise verpflichtet. Ein in die Zukunft weisendes Signal gab 
1950 die Synode der EKD in Berlin-Weißensee. Sie benannte 
erstmals die Mitschuld, die die Evangelische Kirche während 
der NS-Herrschaft gegenüber den Juden auf sich geladen hatte, 
wobei sie aussprach, daß die Kirche schuldig geworden war 
„durch Schweigen und Unterlassen“; und sie bekannte ihren 
Glauben, „daß Gottes Verheißung über dem von ihm erwählten 
Volk Israel auch nach der Kreuzigung Jesu Christi in Kraft 
geblieben ist“. Seit dem Berliner Kirchentag 1961 wird auf den 
Kirchentagen kontinuierlich das  Gespräch mit Jüdinnen und 
Juden geführt. Nicht zuletzt solchen Gesprächen verdanken 



25 

sich die drei Studien „Christen und Juden“ aus den Jahren 
1975, 1991 und 2000. In der Studie „Christen und Juden II“ 
wurde ein inzwischen erreichter „Grundkonsens“ festgestellt, 
der die „Absage an den Antisemitismus“ und das „Eingeständ-
nis christlicher Mitverantwortung und Schuld am Holocaust“ 
umfaßt; hervorgehoben wird „die unlösbare Verbindung des 
christlichen Glaubens mit dem Judentum“ sowie „die bleibende 
Erwählung Israels“, hingewiesen wird auf „die Bedeutung des 
Staates Israel“. 
In den einzelnen deutschen Landeskirchen sind die Ergebnisse 
des theologischen Nachdenkens und des Gesprächs mit Israel 
auf unterschiedliche Weise aufgenommen und umgesetzt wor-
den, wobei insbesondere der Synodalbeschluß der Evangeli-
schen Kirche im Rheinland aus dem Jahr 1980 zu nennen ist. 
Seitdem haben viele Landeskirchen Erklärungen zum Verhältnis 
von Christen und Juden verabschiedet. Zum Teil wurden Er-
gänzungen der Kirchenordnungen beschlossen, in denen von 
der bleibenden Erwählung Israels gesprochen wird. Einige 
deutsche Landeskirchen formulierten eine ausdrückliche Absa-
ge an jede Form von Judenmission. 
 
2.3.10  Die Generalsynode der Evangelischen Kirche in Öster-
reich verabschiedete im Jahre 1998 eine ausführliche Erklä-
rung unter dem Titel „Zeit zur Umkehr“. Darin wird festge-
stellt, daß die Kirchen an der Schoah mitschuldig geworden 
seien und daß sie sich verpflichtet wissen, „jeglichem gesell-
schaftlichen und persönlichen Antisemitismus zu wehren“. Es 
heißt in diesem Zusammenhang: „Da der Bund Gottes mit 
seinem Volk Israel aus lauter Gnade bis ans Ende der Zeit 
besteht, ist Mission unter den Juden theologisch nicht gerecht-
fertigt und als kirchliches Programm abzulehnen.“ 
 
2.3.11  Die Kirche von Schottland verweist darauf, daß sie die 
Erfahrungen von kriegsbedingter Besatzung oder totalitärer 
Herrschaft nicht gemacht hat und mit den Extremen des Anti-
semitismus nicht konfrontiert wurde; in Schottland gibt es sehr 
kleine jüdische Gemeinden in wenigen Teilen des Landes. Im 



26 

allgemeinen bestehen gute Beziehungen zwischen der Kirche 
von Schottland und ihren jüdischen Nachbarn.  
 
2.4  Die Frage einer theologischen Deutung des Staates Israel 
wird von den Kirchen unterschiedlich beantwortet. In einigen 
Erklärungen wird die Gründung dieses Staates im Jahre 1948 
ausdrücklich als ein geschichtliches Zeichen der Treue Gottes 
zu seinem Volk gewertet; in anderen Erklärungen fehlt eine 
theologische Aussage über den Staat Israel. Ein weitgehender 
Konsens besteht darin, daß sorgfältig unterschieden wird zwi-
schen der biblischen Landverheißung an das Volk Israel und 
dem säkularen Staat Israel. In der erwähnten österreichischen 
Erklärung aus dem Jahre 1998 wird die Hoffnung ausgespro-
chen, daß „dieser Staat mit seinen Nachbarn – insbesondere mit 
dem palästinensischen Volk – in gegenseitiger Achtung des 
Heimatrechtes einen sicheren Frieden findet, so daß Juden, 
Christen und Muslime friedlich zusammenleben können“. 
 
2.5  Die Frage nach der Bedeutung der sich zu Jesus Christus 
bekennenden Juden, insbesondere derjenigen, die sich auch als 
Christen ihrer jüdischen Herkunft und Tradition verpflichtet 
sehen, wurde selten gestellt. Das hängt auch damit zusammen, 
daß die Gefahr gesehen wird, in der Begegnung zwischen Ju-
den und Christen gewachsenes Vertrauen könnte aufs Spiel 
gesetzt werden. In vielen theologischen Aussagen zum Ver-
hältnis von Kirche und Israel wird die christliche Kirche aus-
drücklich oder implizit als „Kirche aus den Völkern“ verstan-
den, in der Menschen jüdischer Herkunft nicht mehr im Blick 
sind. Andererseits sagt etwa die Synode der Evangelischen 
Kirche in Deutschland im November 2000: „Das Neue Testa-
ment bezeugt die eine Kirche aus Judenchristen und Heiden-
christen. Wir sehen in unseren christlichen Geschwistern jüdi-
scher Herkunft Zeugen unserer unlösbaren Verbundenheit mit 
dem bleibend erwählten Gottesvolk Israel.“  
Auch die Frage, ob und in welcher Weise das Zeugnis von der 
in Christus geschehenen Versöhnung Gottes mit der Welt, auch 
Israel betrifft, wurde häufig nicht thematisiert. Gerade diese 
Frage ist es, die Juden beunruhigt und die das Gespräch ge-



27 

fährdet; deshalb vermeiden viele kirchliche Aussagen jeden 
Hinweis auf diese Thematik; andere halten fest, daß das Zeug-
nis von Christus aller Welt gilt.  
 
2.6  Die Geschichte der reformatorischen Kirchen ist in Europa 
oft eng mit der Geschichte der einzelnen Nationalstaaten ver-
bunden. Die gesellschaftliche Verantwortung der Kirchen und 
der einzelnen Christen wurde dabei auf unterschiedliche Weise 
wahrgenommen: In einigen Ländern standen die Kirchen in 
einer so engen Beziehung zum Staat, daß sie eine gegen Juden 
gerichtete staatliche Politik unterstützten oder sich zumindest 
jeder Kritik enthielten. Es gab auch Kirchen, die zwar selber in 
bestimmten geschichtlichen Phasen ebenso wie die Juden als 
religiöse Minderheiten unterdrückt und verfolgt wurden, die 
dabei aber keine positive Interpretation des Judentums entwi-
ckelten oder gar aktive Solidarität mit Juden übten. 
Beides muß gesagt werden: Aus der Zeit des Nationalsozialis-
mus resultiert eine besondere Verantwortung Deutschlands und 
der Christen in Deutschland; aber alle Kirchen haben an der 
besonderen europäischen Schuldgeschichte an Israel teil, inso-
fern sie der Judenfeindschaft nicht nachdrücklich widerspro-
chen oder ihr sogar im Gegenteil direkt oder indirekt Vorschub 
geleistet haben. 
 
 

3  Israel und die Kirche im Horizont der 
 biblischen Überlieferung 

 
3.1  Die Notwendigkeit, über das Verhältnis von Kirche und 
Israel nachzudenken, ergibt sich unmittelbar von den Anfängen 
des Christentums her. Die diese Anfänge bezeugenden bibli-
schen Texte verweisen nicht nur auf den historischen Ursprung 
der Kirche und damit auf das geschichtliche Verhältnis zu 
Israel, sondern sie sind Ausgangspunkt und kritischer Bezugs-
punkt (fons et iudex) aller theologischen Reflexion. 
 
3.2  Die Heiligen Schriften Israels, der Tenach (Tora, Prophe-
ten, ‘Schriften’), bezeugen die Geschichte Gottes, des Schöp-



28 

fers, der sein Volk Israel erwählt hat und es durch die Ge-
schichte hindurch führt. Diese Geschichte setzt ein mit der 
Erwählung der Väter und Mütter. Die Heiligen Schriften erzäh-
len vom befreienden Auszug des Volkes aus Ägypten und von 
Gottes Gabe der Tora am Sinai, von der Landnahme und der 
Staatwerdung. Die in diesen Schriften bezeugte Geschichte 
setzt sich fort im Babylonischen Exil, der Rückkehr in das 
Land und dem Bau des Zweiten Tempels. Es gehört zu dieser 
Geschichte, daß ein großer Teil des Volkes in der Diaspora 
lebt. Die im Kontext dieser Geschichte Gottes mit Israel erge-
hende Verkündigung der Propheten spiegelt Erfahrungen von 
Heil und Gericht, Erfahrungen der Hoffnung und der Rettung. 
Zugleich verweisen die biblischen Texte auf die Breite der 
menschlichen Lebenswelt, auf die Erfahrung von Leben und 
Tod. 
 
3.3  Nach neutestamentlichem Zeugnis ist ein Teil dieser Ge-
schichte Gottes mit seinem Volk Israel das Leben und das 
Wirken Jesu von Nazareth. Jesus verkündigte die Nähe der 
kommenden Gottesherrschaft. Jesus war und blieb Jude. Ihm 
ging es darum, den Willen Gottes unmittelbar zur Geltung zu 
bringen; darin stand er in der Tradition der biblischen Prophe-
ten. Gleichzeitig beanspruchte er, die wahre Intention der Tora 
aufzudecken; darin stand er in der Tradition der Schriftgelehr-
ten und Weisheitslehrer. In bestimmten Situationen nahm er für 
sich aber auch in Anspruch, Positionen der religiösen Tradition 
und einzelne Aussagen der zeitgenössischen Tora-Interpreta-
tion im Horizont der kommenden Herrschaft Gottes infrage-
stellen zu können. Jesus provozierte damit Konflikte mit religi-
ösen und politischen Autoritäten seiner Zeit. Die Überlieferung 
läßt das deutlich werden beispielsweise an Jesu Umgang mit 
dem Sabbatgebot (Mk 2,23-28), an seiner Kritik an der Unter-
scheidung von ‘rein und unrein’ (Mk 7,1-23), an seiner Ableh-
nung der Praxis der Ehescheidung (Mk 10,2-12), vor allem 
aber an seiner Ankündigung der nahen Königsherrschaft Gottes 
(Lk 6,20; 10,9). Jesu Tod am Kreuz, wieviel Mißverständnis 
und menschlicher Irrtum auch immer daran beteiligt gewesen 



29 

sein mögen, lag in der Konsequenz seiner Verkündigung und 
seines Lebens. 
 
3.4  Jesu Tod bedeutete nicht sein Ende; der christliche Glaube 
bekennt und bezeugt, daß der gekreuzigte Jesus nicht im Tode 
blieb, sondern daß Gott ihn von den Toten auferweckt hat. Aus 
dem Kreis derer, die Jesus in Galiläa und in Jerusalem als seine 
Jüngerinnen und Jünger gefolgt waren, wurde alsbald das Be-
kenntnis laut: Jesus ist von den Toten auferstanden (Lk 24,34). 
Sie sprachen ihren Glauben aus: Gott hat Jesus von den Toten 
auferweckt (Röm 10,9) und so den Gekreuzigten ins Recht 
gesetzt; damit hatte es sich erwiesen, daß der irdische Jesus 
eine unvergleichliche Vollmacht besessen hatte. Der auferstan-
dene Jesus wird mit biblischen, jüdischen Hoheitstiteln als der 
Herr, als der Messias, als der Christus geglaubt. Sein Tod wird 
mit Hilfe biblischer, „alttestamentlicher“ Kategorien verstan-
den als stellvertretendes Sterben für die Sünden der Menschen 
(Röm 3,25), als ein Sterben „gemäß den Schriften“, wie es in 
dem von Paulus zitierten Bekenntnis 1 Kor 15,3b heißt. Die an 
Jesu Auferweckung Glaubenden tragen diese Botschaft hinein 
in ihr Volk Israel. 
 
3.4.1  Die ersten „Christen“ waren Juden; sie waren davon 
überzeugt, daß eben derselbe Gott, der Himmel und Erde ge-
schaffen hat und der Israel durch die Geschichte hindurch 
führt, nun an Jesus Christus und durch ihn gehandelt hatte. Sie 
erwarteten die baldige Ankunft des Auferstandenen vom Him-
mel her. Sie erwarteten, damit verbunden, das Endgericht und 
den Anbruch der neuen Schöpfung. Sie verstanden also Jesu 
Auferweckung als das eschatologische Ereignis. Im Glauben an 
die Auferstehung Jesu und im Vertrauen auf die von ihnen 
erfahrene Gegenwart des Geistes Gottes (Apg 2) sahen sie sich 
dazu legitimiert, neue Wege zu gehen. Dies zeigte sich insbe-
sondere im Kreis um Stephanus in einer gewissen kritischen 
Distanz gegenüber der auf die Tora und den Jerusalemer Tem-
pel bezogenen religiösen Tradition (Apg 6-7). 
 



30 

3.4.2  Die an Jesu Auferweckung durch Gott glaubenden Juden 
sahen sich selbstverständlich als Teil des Volkes Israel. 
Zugleich begriffen sie sich aber auch, ähnlich wie beispiels-
weise die zur gleichen Zeit in Qumran am Toten Meer lebende 
jüdische Gemeinde, als eine besondere Gemeinschaft innerhalb 
Israels. Das Handeln Gottes am gekreuzigten Jesus war für sie 
der Zielpunkt der Gottesgeschichte. Dies war eine Glau-
bensaussage, die für das Selbstverständnis der jüdischen Mehr-
heit eine Herausforderung darstellte.  
 
3.4.3  Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden verstanden 
sich in besonderer Weise als „Gemeinde, Kirche“, als ‘ekkle-
sia’ (Apg 8,3).  
 
3.4.3.1  Das Wort ‘ekklesia’ kann sowohl die einzelne Ge-
meinde als auch die Kirche als ganze bezeichnen und entspre-
chend übersetzt werden. In der griechischen Übersetzung der 
hebräischen Bibel bezeichnet ‘ekklesia’ die religiöse Gemein-
schaft Israels. In der griechischen Alltagssprache bezeichnete 
das Wort die politische Gemeindeversammlung; um diesem 
Verständnis gegenüber ihr besonderes Selbstverständnis zum 
Ausdruck zu bringen, sprach die Kirche entsprechend alttesta-
mentlichem Sprachgebrauch von sich betont als von der „Ge-
meinde Gottes“ (Gal 1,13 und sehr oft; nur in Röm 16,16 
spricht Paulus von den „Kirchen Christi“). In dem betonten 
Bezug zu Gott kommt zum Ausdruck, daß die Gemeinde sich 
nicht aus eigenem Entschluß konstituiert, sondern daß sie sich 
der Berufung durch Gott verdankt. 
 
3.4.3.2  Das in der Antike sehr häufig gebrauchte Bild von 
einer Gemeinschaft als einem „Leib“ überträgt Paulus auf die 
christliche Gemeinde (1 Kor 12; vgl. Röm 12,4-8). Die christli-
che Gemeinschaft dieses Leibes, in dem alle Glieder zwar 
unterschiedliche Funktionen ausüben, dabei aber untereinander 
gleichberechtigt sind, wird von ihm an einer Stelle sogar als 
„Leib Christi“ bezeichnet (1 Kor 12,27). In der Studie „Die 
Kirche Jesu Christi“ heißt es dazu (S.24): „Das biblische Bild 
des Leibes drückt aus, wie die Kirche lebt und worin sie Be-



31 

stand hat. Kirche ist die Gemeinschaft von Gliedern, deren 
Einheit untereinander in der Einheit mit Christus begründet ist 
(1 Kor 12,12f). Die Gemeinschaft der Glieder lebt darin, daß 
alle gleichberechtigt gemäß der Verschiedenheit der ihnen von 
Gott verliehenen Gaben dem Aufbau der Gemeinde dienen (1 
Kor 12,12-31; Röm 12,4-8).“ In der Rede vom Leib Christi 
wird ausgesagt, daß diese Gemeinde zu verstehen ist als jene 
Gemeinschaft, in der der auferstandene und erhöhte Christus 
als der die Lebensvollzüge der Glaubenden bestimmende Herr 
gegenwärtig ist. Im Kolosser- und im Epheserbrief wird dieses 
Bild weiterentwickelt hin zur Vorstellung von der Kirche als 
dem Leib und Christus als dem Haupt dieses Leibes. 
 
3.5  Das Selbstverständnis der jüdischen Christusgläubigen, 
‘Kirche Gottes’ zu sein, trennte sie nicht vom Volk Israel. Die 
Christusgläubigen waren und blieben Juden. Sie lebten in der 
Erwartung, auch die anderen Juden würden von der Wahrheit 
des Christusbekenntnisses überzeugt werden. Dies führte zu 
Konflikten zwischen Juden, die an die Auferweckung des Ge-
kreuzigten durch Gott glaubten, und anderen Juden, die diese 
Botschaft ignorierten oder sie verwarfen. Diese, die jedenfalls 
die große Mehrheit bildeten, versuchten auf unterschiedliche 
Weise, die Christusgläubigen zum Schweigen zu bringen. Pau-
lus sagt von sich, er habe als Pharisäer das Ende der Jesusbe-
wegung gewaltsam herbeiführen, „die Kirche zerstören“ wol-
len (Gal 1,13.14; vgl. 1 Kor 15,9). Die Umkehr von diesem 
Weg der Verfolgung bedeutete für Paulus zugleich seine Beru-
fung zum Verkündiger des Evangeliums. 
 
3.6  Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden kamen zu 
der Erkenntnis, die Christusbotschaft sei nicht nur innerhalb 
des Volkes Israel zu predigen, sondern darüber hinaus auch den 
Völkern, den „Heiden“, zu verkündigen. Die Erzählung von 
der Bekehrung und der Taufe des Hauptmanns Cornelius durch 
den Apostel Petrus (Apg 10) beschreibt anschaulich, wie in der 
Missionssituation die traditionelle Unterscheidung von ‘rein’ 
und ‘unrein’ und damit die Unterscheidung von Juden und 
Heiden ihre zentrale Bedeutung verliert. Der Apostel Paulus, 



32 

von Gott zum Verkündiger des Evangeliums Christi bei den 
Heiden berufen (Gal 1,15.16), begründet das Recht zur Hei-
denmission nicht nur mit seinem besonderen Missionsauftrag 
(Gal 1,15-17), sondern auch mit der Aussage, daß der Eine 
Gott „nicht nur Gott der Juden, sondern auch Gott der Heiden“ 
ist (Röm 3,29; vgl. Röm 15,8-11). So kam es zu der zunächst 
durchaus nicht unumstrittenen Entscheidung, daß die aus den 
Völkern kommenden Christusgläubigen nicht Juden zu werden 
brauchten, daß sie also die besonderen, die Identität des Volkes 
Israel bestimmenden Verpflichtungen der Tora, vor allem die 
Beschneidung, nicht zu übernehmen hatten, um zur ‘Kirche 
Gottes’ gehören zu können. Zugleich aber wird vor allem in 
der Apostelgeschichte immer wieder betont, daß sich Paulus in 
seiner Missionspredigt zuerst an die Menschen in den Synago-
gen wandte. Die Kirche wurde zu einer Gemeinschaft, in der 
Menschen aus dem Volk Israel und Menschen aus den Völkern 
miteinander leben sollten und konnten. Sie waren verbunden 
durch den Glauben daran, daß Gott an Jesus von Nazareth 
gehandelt hatte und daß Gott der gegenwärtig in Jesus Christus 
Handelnde ist. Dabei wird durch die Taufe verwirklicht, daß 
„Juden wie Griechen, Sklaven wie Freie, Männer und Frauen“ 
in Christus eine Einheit sind (Gal 3,28). 
 
3.7  Spätestens im letzten Drittel des 1. Jahrhunderts christli-
cher Zeitrechnung überstieg die Zahl der Christusgläubigen aus 
den Völkern („Heidenchristen“) die Zahl der Christusgläubigen 
aus dem Volk Israel; es wurde für die toratreuen „Judenchris-
ten“ immer schwerer, ihr Judesein, einschließlich des Gehor-
sams gegenüber den Geboten der Tora, zu bewahren und zu 
leben. Es begann eine Entwicklung, in deren Verlauf die der 
Tora verpflichteten Judenchristen mehr und mehr an den Rand 
der Kirche gedrängt wurden. Die vor allem von Paulus betonte 
Erkenntnis, daß die Kirche stets Kirche aus Juden und Heiden 
ist, geriet in Vergessenheit. Zugleich sah sich die Kirche mehr-
heitlich nicht mehr in der Kontinuität mit dem biblischen und 
dem gegenwärtigen Israel; sie begann vielmehr, sich als Ablö-
sung Israels zu verstehen. Schon im Hebräerbrief findet sich 
die Vorstellung, der „Erste Bund“ mit Israel sei als eine durch 



33 

das Christusereignis „überholte“ Größe zu verstehen (Hebr 8,6-
13). Im Matthäusevangelium wird ein historisches Ereignis wie 
die Zerstörung Jerusalems und seines Tempels durch die Rö-
mer im Jahre 70 als die Strafe Gottes für den Ungehorsam der 
Juden gedeutet (Matth 21,43; 22,7). 
 
3.8  Gleichzeitig entwickelte sich ein deutlicher Unterschied 
zwischen Juden und Christen im Gebrauch der Heiligen Schrif-
ten Israels. Die vor allem seit der Zeit des ersten jüdisch-
römischen Krieges (66-70/73) ganz überwiegend außerhalb 
von Judäa und Galiläa existierende christliche Kirche hielt an 
der im Diasporajudentum verwendeten griechischen Fassung 
der biblischen Texte („Septuaginta“) im Wortlaut und im Um-
fang fest. Dagegen entschied sich das normativ werdende rab-
binische Judentum dafür, allein die in hebräischer und aramäi-
scher Sprache erhaltenen biblischen Schriften als verbindlich 
anzuerkennen, von denen dann neue griechische Übersetzun-
gen angefertigt wurden. 
 
3.8.1  Dementsprechend wurden Schriften wie die Bücher 
Jesus Sirach oder Weisheit Salomos und historische Werke wie 
die Makkabäerbücher in der christlichen Kirche als zur Bibel 
gehörig anerkannt, nicht aber im Judentum. Im rabbinischen 
Judentum wurde zudem die Vorstellung von der dem Mose am 
Sinai zusammen mit der schriftlichen Tora anvertrauten 
„mündlichen Tora“ weiterentwickelt.  
 
3.8.2  In die lateinische Bibelübersetzung, die Vulgata, wurden 
über die Septuaginta hinaus noch weitere Schriften aufgenom-
men; so wuchs die Differenz noch weiter, obwohl der Vulgata-
Übersetzer Hieronymus nicht auf den griechischen, sondern wo 
immer möglich auf den hebräischen Wortlaut der Schriften 
zurückgriff. 
 
3.8.3  Martin Luther folgte bei seiner Bibelübersetzung, ent-
sprechend dem humanistischen Prinzip, daß man „zu den Quel-
len“ (ad fontes) zurückgehen müsse, dem hebräischen Original-
text des Alten Testaments; deshalb maß er den nur griechisch 



34 

überlieferten Schriften als „Apokryphen“ einen abgestuften 
Rang zu, auch wenn er sie in allen Bibelausgaben beibehielt. 
Damit gab es nun auch auf christlicher Seite die Einheit des 
biblischen Kanons nicht mehr, weil die römisch-katholische 
Kirche an der Vulgata festhielt.  
Ähnlich wie beim Neuen Testament, wo Luther im Unterschied 
zur Tradition drei Briefe (Hebräer-, Jakobus- und Judasbrief) 
aus theologischen Gründen ans Ende vor die Offenbarung des 
Johannes rückte, wählte er auch beim Alten Testament aus 
theologischen Gründen eine von der hebräischen Bibel abwei-
chende Reihenfolge der Bücher: In der Luther-Bibel schließt 
das Alte Testament mit dem Zwölfprophetenbuch, also mit den 
eschatologischen Verheißungen des Maleachi-Buches (Mal 
3,23f): „Siehe, ich will euch senden den Propheten Elia, ehe 
denn der große und schreckliche Tag des Herrn kommt. Der 
soll das Herz der Väter bekehren zu den Kindern und das Herz 
der Kinder zu ihren Vätern, daß ich nicht komme und das Erd-
reich mit dem Bann schlage.“ Die theologisch durchaus beab-
sichtigte Folge ist, daß der Anfang des Neuen Testaments mit 
Jesu Stammbaum im ersten Kapitel des Matthäusevangeliums 
und mit der Überlieferung von dem als Elia verstandenen Jo-
hannes dem Täufer unmittelbar an diese prophetischen Verhei-
ßungen anschließt. Die Sammlung der Heiligen Schriften Isra-
els dagegen endet, theologisch ebenfalls bewußt, mit den zu 
den ‘Schriften’ gehörenden Chronik-Büchern, die mit dem 
Edikt des persischen Königs Kyros schließen, der den in Baby-
lon gefangenen Israeliten die Rückkehr nach Jerusalem und 
den Wiederaufbau des Tempels ermöglicht (2 Chr 36,23): 
„Wer nun unter euch zu seinem Volk gehört, mit dem sei der 
HERR, sein Gott, und der ziehe hinauf.“ 
 
 

4  Zur geschichtlichen Entwicklung der Abgrenzung 
zwischen Kirche und Israel 

 
4.1  Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden und auch die 
Christusgläubigen aus den Völkern sahen sich zunächst ganz 
als Teil der Geschichte des biblischen Gottesvolkes Israel. 



35 

Deshalb war es für sie selbstverständlich, die vom Volk Israel 
als verbindliches Gotteszeugnis anerkannten heiligen Schriften 
zu verwenden. Dabei lasen sie – ähnlich wie andere zeitgenös-
sische jüdische Gruppen – diese Schriften als bezogen auf ihre 
eigene Gruppe und ihren eigenen Glauben. Die Schriften hal-
fen ihnen, die Ostererfahrung zu verstehen. Die Glaubenden 
verstanden nun die Aussagen dieser Schriften als auf Christus 
verweisend; und sie sahen sich selber als in der Kontinuität der 
in diesen Schriften bezeugten Geschichte Gottes mit seinem 
Volk stehend.  
Dementsprechend konnte auch der für das Selbstverständnis 
Israels charakteristische biblische Begriff ‘Volk Gottes’ als für 
die Gemeinschaft der an Jesu Auferweckung Glaubenden gel-
tend verstanden werden; eine entsprechende ausdrückliche 
Formulierung im Neuen Testament findet sich an zwei Stellen 
(1Petr 2,9.10; Tit 2,14; vgl. Röm 9,25). Zugleich aber bedeute-
te dies, daß die frühe christliche Kirche nun begann, sich allein 
als das eigentliche Volk Gottes zu sehen. Dabei blieben die 
übrigen Glieder des Volkes Israel jedoch eingeladen, an Jesu 
Auferweckung durch Gott zu glauben; denn dieser Glaube 
wurde verstanden als die fortdauernde Teilhabe an der unge-
brochenen und zugleich durch Gottes Handeln erneuert ge-
glaubten Geschichte. 
 
4.2  Dennoch wird die Geschichte der Beziehung zwischen der 
Kirche und dem Volk Israel schon früh zu einer Geschichte der 
Abgrenzung. Aussagen im Johannesevangelium lassen vermu-
ten, daß Juden, die sich zu Jesus bekannten, aus der Synagoge 
ausgeschlossen wurden (Joh 9,22; 16,2). Bald aber wurde nun 
auch seitens der Kirche diese Abgrenzung vorangetrieben, bis 
hin zur Verachtung, schließlich sogar zur offenen Feindschaft 
und zum Haß, auch wenn damit in den ersten drei Jahrhunder-
ten eine physische Bedrohung für die Juden noch nicht verbun-
den war.  
Erste Anzeichen für diese Entwicklung finden sich schon in 
antijüdischen Aussagen mancher Schriften des Neuen Testa-
ments (vgl. 1 Thess 2,14-16; Matth 21,33-44; 27,25; Joh 
8,44f). Dabei ist daran zu erinnern, daß Menschen wie der 



36 

Apostel Paulus und die Evangelisten Matthäus und Johannes 
selber Juden sind: Mit ihrer polemischen Abgrenzung von dem 
nicht an Christus glaubenden Judentum beanspruchen sie für 
sich die Kontinuität des jüdischen Traditionszusammenhangs, 
und sie versuchen, diese Kontinuität den anderen Juden zu 
bestreiten; es handelt sich also um einen zunächst innerjüdi-
schen Konflikt. Im Grunde kann man es sogar als historisch 
erstaunlich bezeichnen, daß sich solche antijüdische Polemik 
nur in recht begrenztem Umfang im Neuen Testament findet. 
Eine durchgängig scharf polemische Schrift wie der im 2. Jahr-
hundert verfaßte „Barnabasbrief“, der immerhin einem Beglei-
ter des Paulus zugeschrieben wurde, ist von der Kirche nicht 
ins Neue Testament aufgenommen worden. 
 
4.3  In den ersten drei Jahrhunderten befaßte sich das rabbini-
sche Judentum kaum mit der Kirche und dem Christentum, 
während es auf christlicher Seite neben einem werbenden Be-
mühen um Juden auch schärfste Polemik gegen sie gab. Einer-
seits wurden zahlreiche christliche Schriften „Gegen die Ju-
den“ verfaßt; andererseits aber schwand auf seiten der Kirche 
weithin das Interesse, das gegenwärtige Judentum als eine 
geschichtlich existierende und theologisch bedeutsame Größe 
überhaupt noch zur Kenntnis zu nehmen. 
 
4.3.1  Als im Laufe des 4. Jahrhunderts die staatlichen Chris-
tenverfolgungen im Römischen Reich endeten und das Chris-
tentum zunächst anerkannt und dann seit 381 Staatsreligion 
wurde, verbanden sich politische Interessen der römischen 
Kaiser und theologische Urteile der Kirche zu einer für die 
Juden weithin unheilvollen Allianz. In der römischen Gesetzes-
sammlung des Codex Theodosianus aus dem Jahre 438 wurden 
den Juden erstmals besondere rechtliche Auflagen gemacht: 
Ihre bürgerlichen Rechte wurden beschränkt, und sie wurden 
von öffentlichen Ämtern ausgeschlossen. Andererseits behiel-
ten die Juden, im Unterschied zu den „Heiden“ und den christ-
lichen Häretikern, ein Bleiberecht im Römischen Reich. 
 



37 

4.3.2  In den folgenden Jahrhunderten gab es in Europa lange 
Phasen des friedlichen Miteinanders von Christen und Juden. 
Europäische Herrscher stellten Juden nicht zuletzt aufgrund 
politischer und wirtschaftlicher Interessen unter ihren Schutz, 
gewährten ihnen Handels- und Gewerbefreiheit, Zugang zu 
Hofdienst und Bürgerrecht. Viele jüdische Gemeinden entstan-
den. In Mainz, Troyes und Worms wurden die Talmudschulen 
Zentren jüdischer Kultur und Wissenschaft. Eine tiefe Zäsur 
bildete der erste Kreuzzug von 1096; in dessen Zusammenhang 
wurden in bis dahin nicht gekanntem Ausmaße Juden ermordet 
und Synagogen zerstört. Zugleich wurden theologische Vor-
stellungen verstärkt aufgegriffen, denen zufolge die Existenz 
der Juden dazu diene, der christlichen Gemeinde Gericht und 
Verworfenheit vor Augen zu stellen. Es entstand der Gedanke, 
daß es richtig sei, die Juden einerseits rechtlich zu erniedrigen, 
andererseits aber ihr Leben zu schützen, damit durch ihre elen-
de Existenz den Christen möglichst drastisch die Folgen der 
göttlichen Verwerfung anschaulich gemacht werden könnten. 
 
4.3.3  In der Zeit der Kreuzzüge wurde die physische Existenz 
der Juden in Europa zunehmend bedroht. Die rechtlichen Ein-
schränkungen – Berufsverbote, Ghettoisierung, Verbot von 
Landbesitz, diskriminierende Kleidervorschriften – wurden 
immer drastischer. Die Aggressivität der religiös motivierten 
Vorwürfe nahm zu; Juden wurden des Ritualmords und des 
Hostienfrevels beschuldigt. In der Zeit der Inquisition kam es 
zu Massenhinrichtungen von zwangsgetauften Juden, die wei-
terhin an ihren Bräuchen festgehalten hatten.  
Im späten Mittelalter wurden die Juden aus den meisten Län-
dern und Städten West- und Mitteleuropas vertrieben. Wirt-
schaftliche Interessen, insbesondere der erstarkenden Zünfte, 
und religiöser Haß, geschürt insbesondere von den Predigern 
der Bettelorden, bildeten hierfür den Hintergrund. 
 
4.3.4  Insgesamt gab es im Verhältnis zwischen Christen und 
Juden im Mittelalter große Ambivalenzen: Phasen der Tolerie-
rung und der Koexistenz stehen solchen der Anfeindung, Aus-
grenzung und Verfolgung gegenüber. Es wäre deshalb falsch, 



38 

das ganze christliche Mittelalter als eine ausschließlich durch 
ausgeprägte religiös oder gar „theologisch“ motivierte Juden-
feindschaft bestimmte Epoche zu sehen. Zum Teil entsprach 
der Kampf der offiziellen Kirche gegen die Juden dem Kampf 
auch gegen die innerchristlichen „Ketzerbewegungen“; es gab 
auch Päpste und Lehrer der Theologie, die sich interessiert dem 
Judentum zuwandten und die sich sogar um Formen eines 
Dialogs bemühten. Dies führte aber nicht zu einem theologisch 
reflektierten positiven Verständnis des Judentums. 
 
4.4  Die Haltung der Reformatoren gegenüber dem Judentum 
spiegelt das Spektrum der unterschiedlichen Möglichkeiten, die 
es als kirchliche und gesellschaftliche Praxis schon im ausge-
henden Mittelalter gegeben hatte.  
 
4.4.1  Martin Luther, dessen Predigten und Schriften immer 
wieder Ausdrucksformen zeitgenössischer Judenfeindschaft 
enthalten, verfaßte 1523 die Schrift „Daß Jesus Christus ein 
geborener Jude sei“, in der er den Juden mit relativer Offenheit 
begegnete. Da er die Papstkirche für gänzlich ungeeignet hielt, 
Juden den christlichen Glauben zu vermitteln, war er von der 
Hoffnung erfüllt, sie würden jetzt für das durch die Reformati-
on ans Licht gekommene Evangelium gewonnen werden. In 
der Anfangsphase der Reformation gab es im Gefolge Luthers 
sogar Ansätze für ein christlich-jüdisches Gespräch, verbunden 
mit einem zumeist literarischen Bemühen um die Missionie-
rung von Juden. Ganz vereinzelt kam es zu Übertritten von 
Juden zum reformatorischen Christentum. Zugleich trug der 
Rückgriff auf die Bibel in Luthers Theologie dazu bei, daß er 
von seinen Gegnern als dem Judentum nahestehend bezeichnet 
wurde; man sprach von ihm als dem „Judenvater“.  
Als sich für Luther aber zeigte, daß seine Hoffnungen auf eine 
breite „Bekehrung“ von Juden zu Christus vergeblich gewesen 
waren, als chiliastische und antitrinitarische Strömungen auf-
keimten und Tendenzen auftraten, den Sabbat anstelle des 
Sonntags zu feiern, fürchtete Luther den „Irrweg“ eines „neuen 
Judentums“, und er änderte seine Haltung: War er anfänglich 
noch bereit gewesen, die Juden im Blick auf ihre mögliche 



39 

Bekehrung zu dulden, so sah er in ihnen nun eine soziale, poli-
tische und religiöse Gefahr (Wucher, Türkenspionage, Prosely-
tenmacherei) und riet von ihrer weiteren Duldung ab. In seiner 
ersten antijüdischen Schrift „Wider die Sabbater“ (1538) wand-
te er sich gegen die angebliche Blindheit, Lüge und Gottesläs-
terung der Juden. In der im Jahre 1543 verfaßten Schrift „Von 
den Juden und ihren Lügen“ wurde dann eine radikale apoka-
lyptisch begründete Judenfeindschaft erkennbar: Er forderte, 
Synagogen und Schulen als „Orte der Lästerung“ anzuzünden, 
Häuser von Juden zu zerstören und die Bücher zu verbrennen 
und den Rabbinen das Lehren zu verbieten; darüber hinaus 
sollte aber auch das freie Geleit auf den Straßen aufgehoben, 
der „Wucher“ verboten und den Juden Gold und Silber wegge-
nommen werden. Den Gedanken einer Judenmission verwarf 
Luther jetzt als aussichtslos.  
 
4.4.1.1  Bei einigen reformatorischen Theologen stieß Luthers 
Haltung auf Ablehnung. Der Nürnberger Reformator Andreas 
Osiander distanzierte sich in einem Brief an den jüdischen 
Gelehrten Elias Levita von der Polemik Luthers, da sie unsach-
gemäß sei. Heinrich Bullinger, Nachfolger Zwinglis in Zürich, 
sah in Luthers Judenschriften den inquisitorischen Eifer des 
Mittelalters wieder aufflammen. Gleichzeitig benutze er antijü-
disches Vokabular und warnte vor der Aufnahme von Juden in 
die Schweiz.  
 
4.4.2  Auch Johannes Calvin sprach von den Juden als von 
Aufschneidern, Lügnern und Verfälschern der Schrift und 
nannte sie habgierig. Da er überwiegend in Regionen wirkte, in 
denen schon seit mehreren Jahrzehnten nur noch wenige Juden 
lebten, sah er das Verhältnis zum Judentum nicht als eine vor-
dringliche Frage an. Dennoch disputierte er nach eigenem 
Zeugnis öfter mit Juden, und für die Auslegung des Alten Tes-
taments nahm er auch zahlreiche jüdische Kommentare zur 
Kenntnis. Da er die Annahme zurückwies, alle alttestamentli-
chen Aussagen seien allein auf Christus hin zu deuten, wurde 
er als „Calvinus Judaizans“ bezeichnet. In einer um 1555 ver-
faßten Schrift setzte er sich intensiv mit jüdischen Disputati-



40 

onsargumenten des Mittelalters auseinander. Calvin beschreibt 
den dem Volk Israel gewährten ‘Alten Bund’ oft als nahezu 
identisch mit dem in Christus allen Menschen gewährten ‘Neu-
en Bund’; Unterschiede zwischen beiden seien eher gradueller, 
nicht grundsätzlicher Art: Der neue Bund hebt den alten Bund 
nicht auf, sondern beide sind derselbe eine Gnadenbund in 
zwei unterschiedlichen Austeilungen (Institutio II, 10.2). Da 
auch „der Menschen Treulosigkeit“ den Gottesbund „nicht ins 
Wanken“ bringen könne, nähmen „die Juden als die Erstgebo-
renen der Familie Gottes den ersten Platz“ ein, doch könnten 
sie aus der Perspektive des Christusbekenntnisses nur als „Ab-
trünnige“ wahrgenommen werden. So spricht auch Calvin 
davon, daß die Kirche „an die Stelle der Juden gerückt“ und 
das Judentum also eigentlich eine Größe der Vergangenheit sei. 
Vor allem in seinen späten Predigten ist Calvins Haltung ge-
genüber dem Judentum von Ablehnung und Polemik bestimmt: 
Weil die Juden das Heil in Jesus Christus zurückgewiesen 
haben, seien sie mit Blindheit und Verderben geschlagen. 
Gleichzeitig sprach er aber auch davon, es gebe im jüdischen 
Volk einen Rest Erwählter, um derentwillen man die Juden 
nicht verachten oder gar mißhandeln dürfe.  
 
4.4.3  Nur wenige Anhänger der Reformation nahmen eine 
konsequent judenfreundliche Haltung ein. Zu ihnen gehörten 
der Straßburger Reformator Wolfgang Capito und der Basler 
Theologieprofessor Martin Borrhaus. Sie glaubten an eine 
endzeitliche Bekehrung ganz Israels und verlangten von den 
Christen einen freundlichen Umgang mit den Juden. Der eben-
falls in Basel lebende christliche Humanist Sebastian Castellio 
forderte sogar bereits ausdrücklich religiöse Toleranz. 
 
4.4.4  Im ganzen muß man sagen, daß die Reformation fast 
überall die spätmittelalterlichen Judenvertreibungen bestätigte 
oder sogar zu neuen Vertreibungen führte. Nur selten, z.B. in 
Frankfurt a. M. und in Fürth, lebten in protestantischen Territo-
rien Deutschlands noch Juden. Katholische Obrigkeiten waren, 
wenn auch aus überwiegend wirtschaftlichen Interessen, im 16. 
Jahrhundert toleranter. Ein bedeutendes Zentrum jüdischen 



41 

Lebens wurden die reformierten Niederlande, und zu neuen 
Zentren entwickelten sich das katholische Prag und das katho-
lische Polen. 
 
4.5  Im Konfessionellen Zeitalter des späten 16. und des 17. 
Jahrhunderts gab es unter protestantischen Theologen verein-
zelt ein gelehrtes Interesse am Judentum. In der lutherischen 
Orthodoxie wurde über die Frage, ob christliche Obrigkeiten 
Juden tolerieren dürften und ob eine große endzeitliche Juden-
bekehrung zu erwarten sei, kontrovers diskutiert. Es überwog 
eine distanzierte Grundhaltung, wobei man sich auch auf Lu-
thers judenfeindliche Schriften berief. Vereinzelt wurde gefor-
dert, Juden sollten zum Besuch evangelischer Predigtgottes-
dienste gezwungen werden. Judentaufen waren seltene Ereig-
nisse, und organisierte missionarische Anstrengungen gab es 
nicht.  
 
4.5.1  Anders als in Deutschland wurden in den Niederlanden 
und in England starke philosemitische Strömungen lebendig. 
Eine Folge war, daß unter Oliver Cromwell den Juden die 
Wiederansiedlung in England erlaubt wurde. In den Niederlan-
den fanden in einer freien Atmosphäre christlich-jüdische Reli-
gionsgespräche statt; die reformierte Föderaltheologie regte 
eine neue, positive theologische Sicht Israels an. 
 
4.5.2  Im Pietismus wurde vielfach, auch in Anknüpfung an 
den jungen Luther, ein freundlicher Umgang mit den Juden 
gefordert. Die Christen sollten den Juden ein positives Beispiel 
geben und sie so zur Bekehrung reizen. Diese Haltung wurzelte 
in der pietistischen Eschatologie, die allgemein mit einer gro-
ßen endzeitlichen Judenbekehrung rechnete. Ausgehend von 
Halle und von Herrnhut wurde mit einer aktiven Judenmission 
begonnen. Dieses missionarische Bemühen führte dazu, daß 
sich Christen stärker als zuvor für die Juden interessierten, ihre 
Sprache lernten und sich mit ihren religiösen Bräuchen und 
Lebensumständen befaßten; dies trug zum Abbau von Vorur-
teilen bei.  



42 

Trotz dieses neu aufgekommenen christlichen Missionseifers 
konnten Juden, die Christen werden wollten, nicht unbedingt 
damit rechnen, von den Landeskirchen akzeptiert, unterrichtet 
und getauft zu werden. Viele jüdische Taufbewerber wurden 
abgewiesen; getaufte Juden wurden in der Regel nicht in die 
christliche Gesellschaft integriert, sondern mußten häufig als 
Bettler von Ort zu Ort ziehen und wurden zeitlebens mit ihrer 
Herkunft aus dem Judentum behaftet. An der Universität Halle 
traten Pietisten und Aufklärer mit Gutachten für die Tolerie-
rung der jüdischen Minderheiten ein und bekämpften antijüdi-
sche Vorurteile. Der radikale Pietismus zeigte sogar eine aus-
geprägte Judenfreundlichkeit, die Bereitschaft zur Toleranz 
und ein besonderes Interesse an jüdischer Lehre und Leben. In 
der Landgrafenschaft Hessen-Darmstadt wurden gegen Ende 
des 17. Jahrhunderts Juden zum Universitätsstudium in Gießen 
zugelassen und der Bau von Synagogen genehmigt; in Hessen-
Kassel wurden zu Beginn des 18. Jahrhunderts Rabbinen in der 
Universitätsausbildung eingesetzt.  
 
4.5.3  Der Anstoß zur Judenemanzipation ging allerdings nicht 
von kirchlichen Kreisen, sondern von der antikirchlichen Auf-
klärung aus; bahnbrechend war dabei die Französische Revolu-
tion von 1789. In Deutschland widersetzten sich reformatori-
sche Theologen und Kirchen im 19. Jahrhundert überwiegend 
der Judenemanzipation. Selbst rationalistische und liberale 
Theologen traten nur selten für sie ein, und sie verachteten das 
Judentum ihrer Zeit wegen seiner angeblich dem äußerlich-
zeremoniellen verhafteten Religiosität. Ein freundliches Inte-
resse an den Juden hatten, in der Tradition des Pietismus, viele 
Angehörige der Erweckungsbewegungen; es verband sich 
allerdings mit einem starken missionarischen Impetus, den bald 
auch konfessionalistische Kreise teilten. Nach einem Londoner 
Vorbild wurden zahlreiche Judenmissionsgesellschaften ge-
gründet. Vereinzelt wurden Angehörige der Erweckungsbewe-
gungen zu Bundesgenossen des Zionismus und Wegbereitern 
der zionistischen Kolonisation Palästinas.  
Die protestantische Theologie wurde im 19. Jahrhundert in 
Deutschland erstmals durch eine neu entstehende moderne 



43 

jüdische Theologie herausgefordert. Vereinzelt kam es zu jü-
disch-christlichen Begegnungen und sogar zu Formen von 
Kooperation: Protestantische Pfarrer besuchten jüdische Got-
tesdienste, 1837 erschien für kurze Zeit eine gemeinsam von 
Protestanten, Katholiken und Juden herausgegebene „Kirchen-
zeitung“.  
Im ausgehenden 19. Jahrhundert entwickelte sich dann aber in 
konfessionalistischen und christlich-sozialen Kreisen eine neue 
Form von Judenfeindschaft durch die Verbindung mit dem 
inzwischen aufgekommenen rassistischen Antisemitismus.  
 
4.6  Mit Beginn des 20. Jahrhunderts entstand sowohl in Teilen 
des deutschen Judentums, etwa bei Franz Rosenzweig und Leo 
Baeck, wie auch auf christlicher Seite erneut ein theologisches 
Interesse, sich wechselseitig wahrzunehmen. Joseph Klausner 
schrieb die erste große jüdische Darstellung des Lebens Jesu. 
Der Religionsphilosoph Martin Buber führte in den Jahren 
1928-1933 im Lehrhaus in Stuttgart Gespräche mit nichtjüdi-
schen Philosophen und mit christlichen Theologen. In Großbri-
tannien befaßte sich der jüdische Gelehrte Claude Montefiore 
eingehend mit dem Neuen Testament und schrieb Kommentare 
zu neutestamentlichen Schriften. 
 
4.7   Der Machtantritt der Nationalsozialisten und die sofort 
einsetzende – freilich nicht religiös, sondern „rassisch“ be-
gründete, von den christlichen Kirchen aber im wesentlichen 
tatenlos hingenommene und zum Teil von den „Deutschen 
Christen“ sogar befürwortete – Judendiskriminierung und -ver-
folgung machten in Deutschland alle solche Ansätze zunichte. 
Einige Theologen zeigten sogar eine ausgeprägte Nähe zur 
nationalsozialistischen Ideologie; sie bemühten sich, die Juden-
feindschaft und den Antisemitismus „wissenschaftlich“ zu 
untermauern. Die Frage, ob der „Arierparagraph“, der Juden 
von allen Ämtern ausschloß, auch in der Kirche Geltung erhal-
ten sollte, wurde im Sommer 1933 kontrovers diskutiert und in 
theologischen Gutachten unterschiedlich beantwortet; es ent-
stand die Bekennende Kirche, die sich der von den Nationalso-
zialisten angestrebten „Gleichschaltung“ der Kirchen wider-



44 

setzte. Eine intensive Beschäftigung mit jüdischer Tradition 
und jüdischer Gegenwart gab es aber selten.  
 
4.8  Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs kam es in einzel-
nen europäischen Ländern zu antijüdischen Übergriffen, und 
bis heute gibt es in vielen Ländern einen immer wieder auf-
keimenden offenen oder verdeckten Antisemitismus. Bei der 
Gründung des Weltkirchenrats 1948 in Amsterdam wurde eine 
Erklärung gegen den Rassismus verabschiedet und dabei auch 
allen Formen des Antisemitismus eine Absage erteilt. Seit den 
60er Jahren wächst in Theologie und Kirche allmählich die 
Bereitschaft, das Gespräch mit Juden zu suchen. Dabei wird 
respektiert, daß es innerhalb des Judentums eine erhebliche 
Reserve oder auch Ablehnung solcher Gespräche gibt. Die 
christliche Theologie bemüht sich zunehmend darum, allen 
Formen des Antisemitismus deutlich entgegenzutreten und 
zugleich die Besinnung auf das Verhältnis der Kirche zum 
Volk Israel als eine theologische Aufgabe zu begreifen. 
 
4.9  Der Rückgriff auf die Geschichte der Kirche und insbe-
sondere auch auf die Geschichte der christlichen Theologie 
zeigt, daß es im theologischen Nachdenken über das Judentum 
und über die besondere Beziehung zwischen der Kirche und 
Israel fundamentale Defizite gab. Auch Mängel in der kirchli-
chen Lehre – im Bereich des Schriftverständnisses, der Gottes-
lehre, aber auch der Christologie – haben wesentlich dazu bei-
getragen, daß es in vielen reformatorischen Kirchen gegenüber 
den Verbrechen des Nationalsozialismus keinen wirksamen 
Widerstand gab. Angesichts dieser Erfahrungen besteht, unbe-
schadet der besonderen deutschen Verantwortung, für alle 
Kirchen die Notwendigkeit zu einer dogmatisch reflektierten 
Neubestimmung ihres Verhältnisses zu Israel. 



45 

Teil II 
 

Die Kirche und Israel 
 

1  Theologische Versuche einer Klärung der Beziehung 
 zwischen Kirche und Israel 

 
Im Kontext des christlich-jüdischen Gesprächs nach 1945 hat 
es in der christlichen Theologie unterschiedliche Versuche 
gegeben, das Verhältnis der Kirche zu Israel sachgemäß zu 
bestimmen. Einige besonders wirksam gewordene theologische 
Denkmodelle sollen im folgenden dargestellt und dann in ei-
nem zweiten Schritt jeweils kritisch befragt werden. 
Dabei wird von der Erkenntnis ausgegangen, daß Israel ein 
unausweichliches und bleibendes Thema der theologischen 
Selbstbesinnung und des Selbstverständnisses des Christen-
tums ist. Ferner ist die Einsicht leitend, daß die Vorstellung, 
Israel als Volk Gottes sei durch die Kirche abgelöst worden, 
von Grund auf unsachgemäß ist. Dies nicht nur deshalb, weil 
sich Israel aufgrund seiner Glaubens- und Wahrheitsgewißheit 
unverändert als Volk Gottes sieht, sondern vor allem deshalb, 
weil der christliche Glaube selber das Christusgeschehen und 
die Erwählung der Kirche nicht als das Hinfälligwerden der 
Verheißungen Gottes an Israel, sondern als den Erweis seiner 
Treue zu ihnen versteht. Alle im folgenden vorgestellten An-
sätze setzen daher mit Recht voraus, daß die Theorie der „Ent-
erbung“ Israels bzw. der „Ablösung“ Israels durch die Kirche 
falsch ist. 
 
 
1.1  Die Vorstellung der „zwei Wege“ 
 
1.1.1  In einer sehr frühen – bis heute nachwirkenden – Phase des 
christlich-jüdischen Gesprächs nach 1945 wurde die Vorstellung 
zweier nebeneinander verlaufender Heilswege formuliert: Die 
beiden Wege haben ihren gemeinsamen Bezugspunkt in dem 
Einen Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs; für Israel ist der Weg 
zu d iesem Gott die Tora, für die Völker ist es Christus. 



46 

1.1.2  Die Rede von den „zwei Wegen“ will betonen, daß Isra-
els Weg mit Gott gegenüber dem christlichen Weg nicht abge-
wertet werden darf.  
Der christliche Glaube kann im Blick auf Gottes Offenbarung 
und im Blick auf Gottes Heilswillen allerdings nicht einfach 
von einem unverbundenen Nebeneinander zweier Wege spre-
chen. Er muß vielmehr die Bedeutung Jesu Christi für beide, 
die Juden und die Menschen aus den ‘Völkern’, in den Blick 
nehmen; dabei hat er jedoch zu berücksichtigen, daß sich diese 
Bedeutung schon im Neuen Testament und auf andere Weise 
auch in der Gegenwart unterschiedlich darstellt, insofern Juden 
den einen lebendigen Gott schon kennen, während er den Men-
schen aus der Völkerwelt erst bekanntgemacht werden muß (1 
Thess 1,9f). Die Theorie der „zwei Wege“ übersieht auch, daß 
das Christentum seinen Ausgangspunkt innerhalb des Juden-
tums hatte und aus ihm hervorgegangen ist. Es hat von allem 
Anfang an Juden gegeben, die Jesus von Nazareth als ihren 
Messias/Christus bekannt haben, und es gibt sie auch heute.  
 
 
1.2  Die Vorstellung des „ungekündigten Bundes“ und der 

Hineinnahme in den Einen Bund 
 
1.2.1  Die an Martin Buber anknüpfende Rede vom „ungekün-
digten Bund“ war auf dem Deutschen Evangelischen Kirchen-
tag in Berlin im Jahre 1961 das Thema der dort gegründeten 
Arbeitsgemeinschaft „Juden und Christen“. Vom ungekündig-
ten Bund sprechen auf unterschiedliche Weise zahlreiche Syn-
odalerklärungen deutscher Landeskirchen und jetzt auch meh-
rere Kirchenverfassungen. In den im Jahre 1990 verabschiede-
ten Leitsätzen des Reformierten Bundes „Wir und die Juden – 
Israel und die Kirche“ heißt es im Leitsatz II: „Gott hat seinen 
Bund mit Israel nicht gekündigt. Wir beginnen zu erkennen: In 
Christus Jesus sind wir, Menschen aus der Völkerwelt – unse-
rer Herkunft nach fern vom Gott Israels und seinem Volk –, 
gewürdigt und berufen zur Teilhabe an der Israel zuerst zuge-
sprochenen Erwählung und zur Gemeinschaft im Gottesbund.“ 
Damit soll die Einsicht ausgesprochen werden, daß der durch 



47 

die Offenbarung in Christus begründete ‘Neue Bund’ (1 Kor 
11,25; Hebr 9,15; 12,24) nicht ein zweiter Bund ist, sondern 
der in Jer 31 verheißene erneuerte Bund und somit eine Bestä-
tigung und eine – über den Bund mit Israel hinausgehende – 
weitere Entfaltung des von Gott mit Israel geschlossenen Bun-
des.  
 
1.2.2  Der Gedanke des einen, ungekündigten Bundes betont, 
daß die Gemeinschaft der an Christus Glaubenden sich dem 
Erwählungshandeln Gottes verdankt, das mit der Erwählung 
Israels begonnen hat: Gott gibt den an ihn glaubenden Men-
schen aus der Völkerwelt Teil an seinem Heil; das kann die 
Kirche nur dankbar und Gott preisend aussprechen. 
Die These vom ungekündigten Einen Bund läßt jedoch offen, 
wie das Verhältnis Israels als Volk Gottes zur Kirche als Volk 
Gottes theologisch zu denken ist. Zum einen ist es unzurei-
chend, wenn die Kirche ausschließlich als „Kirche aus der 
Völkerwelt“ gesehen wird. Zum andern bleibt der Charakter 
der in Jer 31 verheißenen und in Christus als geschehen ge-
glaubten Erneuerung des Bundes unbestimmt. Der Denkansatz, 
das Wort „neu“ im Reden vom ‘Neuen Bund’ lediglich im 
Sinne von „erneuert“ zu verstehen, wird zudem der Aufnahme 
und Interpretation von Jer 31 im Neuen Testament nicht ge-
recht (vgl. die Abendmahlsworte bei Paulus und im Lukas-
evangelium, ferner Hebr 8). Eine zureichende Antwort auf die 
Frage nach dem Verhältnis des ‘neuen Bundes’ zum ‘alten 
Bund’ wird hier nicht gegeben. 
 
 
1.3  Die Übernahme des Gedankens der „Völkerwallfahrt zum 

Zion“ 
 
1.3.1  In Anknüpfung an die in Jesaja 2 und in Micha 4 ausge-
sprochene Erwartung der endzeitlichen Wallfahrt der Völker 
zum Zion wird darauf verwiesen, daß Juden und Christen eine 
gemeinsame Verheißungs- und Hoffnungstradition teilen. Von 
daher wird versucht, das Verhältnis zwischen Israel und den 
Völkern und damit auch das Verhältnis des Volkes Gottes 



48 

Israel zur Kirche als Volk Gottes näher zu bestimmen: Die 
Kirche ist in die Verheißungsgeschichte Israels hineingenom-
men, und das wird verstanden als Beginn der Erfüllung jener 
prophetischen Erwartung. 
 
1.3.2  Mit diesem Denkansatz wird die Verbindung zu einer 
fundamentalen Hoffnungsaussage Israels hergestellt: Die auch 
vom Neuen Testament benannten Vorzüge Israels (Röm 9,4f) 
bleiben anerkannt; die Völker werden als „Miterben der Ver-
heißung“ verstanden.  
Auch hier kommt also der Gedanke in den Blick, daß die Kir-
che sich dem Erwählungshandeln Gottes verdankt, daß sie sich 
neben dem Volk Israel auf dem Weg zu einem gemeinsamen 
Ziel sieht. Die Gefahr auch dieses Denkansatzes besteht aber 
darin, daß die Kirche als eine ausschließlich „heidenchristli-
che“ Kirche definiert werden könnte. Ungeklärt bleibt darüber 
hinaus, wie das Verhältnis der in Christus erwählten „Völker-
kirche“ zu den Weisungen der Tora zu bestimmen ist: Die 
prophetische Erwartung von der Völkerwallfahrt zum Zion 
schließt ausdrücklich den Gedanken ein, daß am Ende aller 
Zeit die Tora von allen Völkern als die gültige Weisung Gottes 
anerkannt werden wird (Micha 4,2; Jes 2,3f); dies wirft nicht 
zuletzt Fragen auf hinsichtlich des Verständnisses paulinischer 
Aussagen zur Geltung der Tora für die an Christus Glaubenden 
(vgl. Röm 10,4). 
 
 
1.4  Der Gedanke des Einen Gottesvolkes aus Israel und Kir-

che 
 
1.4.1  Es ist der Versuch unternommen worden, ausgehend von 
dem spezifischen Singular ‘Volk Gottes’ von einer inneren 
Differenzierung des Volk-Gottes-Verständnisses zu sprechen. 
Damit soll zweierlei zusammengehalten werden: Die Souverä-
nität des erwählenden und sich erbarmenden Gottes, der alles 
zu seinem Ziel führen und am Ende „alles in allem“ sein wird 
(1 Kor 15,28), und die Erfahrung der Trennung zwischen dem 
ursprünglichen Gottesvolk Israel und der in dessen Mitte ent-



49 

standenen Kirche, die sich – weil in gleicher Erwählung wur-
zelnd – ebenfalls als Volk Gottes sieht. 
 
1.4.2  Dieses Denkmodell beruft sich wesentlich auf Röm 9-11. 
Es nimmt den Schmerz auf, den Paulus über die Ablehnung der 
Christus-Botschaft durch die ‘Israeliten’ empfindet und aus-
spricht (9,1-5; 10,1-4), und es nimmt die Gewißheit des Paulus 
auf, daß die gegenwärtige „Verstockung“ der nicht an Christus 
Glaubenden nicht deren endgültige Verwerfung bedeutet (Röm 
11,23). 
Dabei droht aber die Gefahr, daß die Bedeutung des Christus-
ereignisses reduziert wird; die Beziehung Christi zu Israel 
bleibt offen, bzw. es deutet sich der Gedanke an, das Christus-
geschehen habe Heilsbedeutung allein für die Menschen aus 
den Völkern, nicht aber für Israel. Eine ähnliche kritische An-
frage gilt gegenüber der Rede von dem Israel und die Kirche 
umfassenden „gespaltenen Gottesvolk“. Beide Denkansätze 
werden den Aussagen, die Paulus in Röm 9-11 im ganzen 
macht, nicht in vollem Umfang gerecht. 
 
 
1.5  Ergebnis  
 
Die unterschiedlichen Bemühungen um eine Klärung des Ver-
hältnisses von Kirche und Israel, insbesondere mit Blick auf 
die Frage nach dem ‘Bund’ und mit Blick auf die Rede vom 
‘Volk Gottes’, sind Stationen eines noch unabgeschlossenen 
theologischen Denkweges. Sie haben die Kirche, ihre Theolo-
gie und ihre Spiritualität, bereichert. Sie haben Impulse gege-
ben für den inneren Dialog der Kirchen; und sie haben Men-
schen dazu ermutigt, miteinander über eine positive Sicht Isra-
els nachzudenken.  
Die Kirche wird deshalb diesen Weg fortsetzen und weiter 
nach Möglichkeiten suchen, wie sie ihre Identität im Gegen-
über zu Israel zu bestimmen und zu verstehen vermag. Dabei 
muß sich jede Antwort daran messen lassen, ob sie zum einen 
den in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments be-
zeugten Aussagen über die Erwählung Israels durch Gott und 



50 

die Erwählung der Kirche in Jesus Christus gerecht wird, und 
ob sie zum andern den besonderen Weg Gottes mit seinem 
Volk Israel ernstnimmt  
 
 

2  Israel und die Kirche in der christlichen Lehre 
 
Die Selbstoffenbarung des Gottes Israels in Jesus Christus und 
die durch den Heiligen Geist geschaffene Gewißheit des Glau-
bens ist Grund und Gegenstand des christlichen Bekenntnisses. 
Daraus ergibt sich für die Kirche die Notwendigkeit, ihr Ver-
hältnis zu Israel theologisch zu bestimmen.  
In der christlichen Lehre wird der Inhalt der Christusoffenba-
rung entfaltet. Diese selbst gibt den Blick frei auf den Ursprung 
von Glaube und Kirche in dem Erwählungshandeln Gottes, das 
mit der Erwählung Israels beginnt. Da dieses Gotteshandeln die 
unlösliche Verbundenheit der Kirche mit Israel begründet, muß 
diese Verbundenheit ein durchgängiges Thema der christlichen 
Lehre sein. 
Das soll im folgenden Teil der Studie gezeigt werden: Dem 
Wesen des christlichen Glaubens entsprechend wird zuerst das 
Verständnis der Offenbarung des Gottes Israels in Jesus Chris-
tus bedacht (2.1). Das Bekenntnis zur Wahrheit dieser Offenba-
rung führt zur Frage nach der christlichen Auslegung der Hei-
ligen Schriften Israels (2.2) und zur Frage nach dem christli-
chen Gottesverständnis (2.3). Es schließen sich Überlegungen 
zum christlichen Verständnis von Gottes erwählendem Han-
deln (2.4) und zum christlichen Verständnis der Kirche als 
„Volk Gottes“ (2.5) an.  
 
 
2.1  Die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus Christus 
 
2.1.1  Der christliche Glaube versteht die Christusoffenbarung 
als den entscheidenden Akt im erwählenden Handeln Gottes 
(Gal 4,4; Hebr 1,1-4). Christen glauben und bezeugen, daß das 
Christusgeschehen das letztgültige Offenbarungshandeln Got-
tes darstellt; darum begreifen sie es als das „eschatologische 



51 

Ereignis“ (vgl. 2 Kor 6,2): Sie bekennen, daß Gott, der Schöp-
fer, in der Welt wirkmächtig gegenwärtig ist im Heiligen Geist. 
Dieser schafft durch die Verkündigung des Evangeliums, durch 
die Predigt und durch die Feier der Sakramente das Heil der 
Gemeinschaft mit Christus und so mit dem Schöpfer und mit 
allen Geschöpfen. Christen erwarten die Parusie als die alle 
Geschichte vollendende Ankunft Christi als des Weltenrichters. 
 
2.1.2  Der Glaube an die Offenbarung Gottes in Christus richtet 
sich auf ein geschichtliches Ereignis: In der Ostererfahrung 
wird der Gekreuzigte als der Auferstandene (1 Kor 15,5-8; Lk 
24,34), als der zu Gott Erhöhte (Phil 2,9), sichtbar. Die Glau-
benden werden von der Wahrheit ergriffen, daß in diesem 
Christus Jesus die Gottesherrschaft schon die Gegenwart be-
stimmt (1 Kor 15, 25-28; vgl. 2 Kor 4,6).  
Im Licht der österlichen Ereignisse erkennt der Glaube, daß das 
am Kreuz vollendete Lebenszeugnis des Christus die Erfüllung 
der zentralen Erwartung Israels ist: Gott kommt zu seiner Herr-
schaft. Die Offenbarung Gottes in Christus setzt also das ihr 
voraufgehende Erwählungs- und Offenbarungsgeschehen vor-
aus, bestätigt, vertieft und erweitert es.  
 
2.1.3  Der im Christusgeschehen von Gott gesetzte „Neue 
Bund“ (1 Kor 11,25) steht im Zusammenhang der in den Heili-
gen Schriften Israels bezeugten Bundesschlüsse; er wird von 
Christen geglaubt als das endgültige, nicht überbietbare Got-
teshandeln für das Volk Israel und für die Menschen aus der 
Völkerwelt. So bedeutet der Glaube an Gottes Selbstoffenba-
rung im Christusgeschehen die Bestätigung und Bekräftigung 
der vorangegangenen Offenbarungen Gottes: Unverändert in 
Geltung steht die Hinwendung Gottes an seine Geschöpfe im 
Noah-Bund (Gen 8f). Unverändert in Geltung steht das erwäh-
lende Handeln Gottes, durch welches das Volk Israel konstitu-
iert und erhalten wird und durch welches ihm seine Rolle in der 
und für die Völkerwelt zugewiesen wird, der Bund mit Abra-
ham (Gen 15,7-18; 17,1-16) und der am Sinai geschlossene 
Bund mit Israel (Ex 24,1 -11; 34,1-28).  



52 

Diese Bestätigung des Bundes bedeutet nach christlichem Ver-
ständnis zugleich seine Erneuerung, die ihn vertieft und erwei-
tert. Unter Aufnahme der alttestamentlichen Einsicht, daß Gott 
selbst die Gerechtigkeit schafft (vgl. Gen 15,6), wird der Bund 
insofern vertieft, als Gott die Gerechtigkeit schafft, die vor ihm 
gilt, indem er selbst in Christus die Sünder mit sich versöhnt (2 
Kor 5,19.21). Der Bund wird mit seiner Erneuerung insofern 
erweitert, als der erneuerte Gottesbund offensteht „allen, die 
daran glauben, den Juden zuerst und ebenso den Griechen“ 
(Röm 1,16).  
 
2.1.4  Das Bekenntnis „Gott war in Christus und versöhnte die 
Welt mit sich“ schließt das Bekenntnis zur Person Jesu als des 
„Christus“, als des „Sohnes Gottes“ und als Inkarnation des 
schöpferischen Wortes Gottes ein (Joh 1,14). 
Dieser Gehalt des Glaubens an Jesus kommt in dem Bekennt-
nis zur Sprache: Jesus ist „wahrhaft Gott und wahrhaft 
Mensch“ (vere Deus – vere homo). Dieses Bekenntnis hält den 
Gehalt des Inkarnationsglaubens nur dann fest, wenn das 
„wahrhaft Mensch geworden“ das „wahrhaft Jude“ unmittelbar 
und unverlierbar einschließt. Nicht ein beliebiger, sondern eben 
dieser Mensch – von Geburt Jude, Angehöriger des Volkes 
Israel, stammend aus dem Geschlecht Davids – ist zu Ostern 
als der Christus, als der Sohn Gottes offenbar geworden. Indem 
Gott den Juden Jesus als den wahren Zeugen des Kommens der 
Gottesherrschaft sichtbar macht, bezeugt er seine definitive 
Selbstbindung an Israel.  
 
2.1.5  Die Inkarnation des präexistenten Gottessohnes in einem 
Menschen aus dem Volk Israel ist Ausdruck der Selbstbindung 
Gottes an Israel. Sie kann deshalb vom christlichen Glauben 
nicht als etwas bloß geschichtlich Zufälliges bewertet werden; 
denn die zur Selbstoffenbarung Gottes in Christus hinführende 
Geschichte ist die Geschichte Gottes mit Israel, mit keinem 
anderen Volk. 
 
2.1.6  Daher gilt: Das durch das Christusgeschehen geschaffene 
besondere Verhältnis der Kirche zu Israel ist unauflöslich, weil 



53 

die Erwählung Israels in die Geschichte des Einen Gottes hin-
eingehört, der sich in Christus offenbart hat. 
Dann aber gilt auch, daß die Erwählung Israels als Volk Gottes 
auch aus der Perspektive des Christusglaubens nicht der Vergan-
genheit angehört und daher nicht als ungültig und überholt ver-
standen werden kann. Mit Paulus ist zu sagen, daß die Verheißun-
gen für Israel durch das Christusereignis bestätigt (2 Kor 1,20) und 
zugleich vertieft und erweitert worden sind (Gal 3,6-18). 
 
2.1.6.1  Bedeutet dies, daß das Erwählungshandeln Gottes an 
seinem Volk Israel auch weiterhin gilt, obwohl Israel das 
Zeugnis von der Offenbarung Gottes in Christus nicht an-
nimmt? Wie ist dieses Fortgelten dann zu verstehen? Die Ant-
wort auf diese Frage ist für das christliche Reden von Gott von 
entscheidender Bedeutung, weil es hier um die Frage geht, ob 
Gott sich selbst treu bleibt. 
 
2.1.6.2  Die prophetische Verheißung hofft darauf, daß Gott 
„einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen“ wird (Jes 
65,17) Diese prophetische Verheißung wird aufgenommen und 
bestätigt in 2 Petr 3,13: „Wir warten eines neuen Himmels und 
einer neuen Erde nach seiner Verheißung, in welchen Gerech-
tigkeit wohnt.“ Der Seher der Johannesoffenbarung verbindet 
diese Sicht der neuen Welt ebenso wie der Prophet in Jes 
65,17-25, mit der Schau des Neuen Jerusalem; er fügt aller-
dings hinzu, daß in dieser Stadt Gottes kein Tempel sein wird, 
„denn der Herr, der allmächtige Gott, ist ihr Tempel, und das 
Lamm“ (Offb 21,22). Christen warten also wie die Juden auf 
die Erfüllung der prophetischen Verheißung der Zukunft Got-
tes und auf seine zukünftige Welt. Sie verstehen diese Erfül-
lung aber so, daß in ihr das in der Christusoffenbarung ange-
brochene Heil vollendet wird. 
 
2.1.7  Es ist also deutlich: Die Offenbarung Gottes in Christus 
veranlaßt den christlichen Glauben, das in den heiligen Schrif-
ten des Judentums fixierte Offenbarungs- und Wahrheitszeug-
nis festzuhalten und diese Schriften im Licht der Christusof-
fenbarung zu lesen, zu verstehen und auszulegen. Also ist es 



54 

die Christusoffenbarung selbst, die das spezifisch christliche 
Verständnis der Heiligen Schriften Israels (2.2) und das daraus 
resultierende christliche Gottesverständnis (2.3) begründet.  
 
 
2.2  Das christliche Verständnis der Heiligen Schriften Israels  
 
2.2.1   Die Kirche liest und versteht die Heiligen Schriften Isra-
els, das christliche Alte Testament, im Licht der Christusoffen-
barung. Zugleich liest und versteht die Kirche das neutesta-
mentliche Christuszeugnis im Licht ihres Alten Testaments.  
 
2.2.2  Durch die Tatsache, daß die Heiligen Schriften Israels 
als „Altes Testament“ ein Teil des zweiteiligen Kanons der 
christlichen Bibel sind, wird die Kirche immer wieder an ihren 
Bezug zu Israel erinnert. Die alttestamentlichen Schriften be-
sitzen im Gottesdienst, aber auch in der persönlichen Fröm-
migkeit der einzelnen Christen, eine große Bedeutung. Jeder 
christliche Umgang mit alttestamentlichen Texten, insbesonde-
re auch jede Predigt, muß aber beachten, daß dieselben Schrif-
ten auch im Judentum Autorität besitzen.  
 
2.2.3   Aus der spannungsvollen Kontinuität des einen Handelns 
Gottes an Israel und an der Kirche folgt für die Kirche ein be-
stimmter Umgang mit der alt- und neutestamentlichen biblischen 
Tradition: Nach dem christlichen Verständnis der Heiligen 
Schriften Israels zielt die in ihnen ausgesprochene Verheißung 
auf das Christusgeschehen, also auf das Kreuz und die Auferwe-
ckung Jesu von Nazareth als des Christus und auf sein Kommen 
als endzeitlicher Richter und Retter. Neben und vor diesem 
christlichen Verständnis der Heiligen Schriften Israels gibt es 
aber die jüdische Leseweise, die im Tenach (Tora, Propheten 
und ‘Schriften’) gerade nicht das „Alte“ (oder „Erste“) Testa-
ment sieht, sondern die eine in sich abgeschlossene Heilige 
Schrift. Zu fragen ist nicht, welche dieser beiden Leseweisen der 
Heiligen Schriften Israels als die „richtige“ anzusehen ist. Viel-
mehr gilt, daß sowohl Israel als auch die Kirche ihre Auslegung 



55 

der ihnen jeweils anvertrauten Texte je für sich selbst zu verant-
worten haben.  
 
2.2.3.1  Der Kanon der christlichen Bibel, in dem die Heiligen 
Schriften Israels nur ein Teil sind, ist ein anderer Kanon als der 
jüdische, der allein den Tenach umfaßt. Es wäre allerdings 
unsachgemäß, wollte man sagen, der christliche Kanon umfas-
se den jüdischen Kanon mit, der jüdische Kanon sei also ein-
fach ein Teil des christlichen. Vielmehr haben wir es mit zwei 
unterschiedlichen Kanons zweier unterschiedlicher Gemein-
schaften zu tun. Obwohl in beiden Kanons teilweise dieselben 
Texte enthalten sind, stehen sie in jeweils unterschiedlichen 
Lektüre- und Auslegungszusammenhängen. 
 
2.2.3.2  Wenn die Heiligen Schriften Israels im christlichen 
Kanon als das „Alte Testament“ bezeichnet werden, ist damit 
nicht das „Alte“ im Sinne des „Veralteten“ gemeint; „alt“ be-
zeichnet vielmehr das Anfängliche und Grundlegende. Dies 
soll auch der bisweilen gebrauchte Begriff „Erstes Testament“ 
zum Ausdruck bringen; e r kann allerdings dahin mißverstanden 
werden, als würde das erste Glied einer beliebig fortsetzbaren 
Reihe benannt. Auch würde durch das Nebeneinander von 
„Erstem Testament“ und „Neuem Testament“ der christliche 
Gedanke der Einheit beider Teile der Bibel eher gefährdet als 
bewahrt. Auch die Bezeichnungen „Jüdische Bibel“ oder „Heb-
räische Bibel“ sind problematisch, wenn damit der erste Teil 
des christlichen Kanons bezeichnet werden soll; denn durch sie 
könnte der Irrtum entstehen, der jüdische Kanon sei ein Teil 
des christlichen. Ihr Recht haben alle diese Bezeichnungen 
darin, daß sie daran erinnern wollen, daß der erste Teil des 
Kanons der christlichen Bibel im Schriftenbestand textiden-
tisch ist mit dem ganzen jüdischen Kanon.  
 
2.2.4   Die frühe christliche Gemeinde hat – was historisch 
betrachtet im Grunde überraschend ist – die ihr überkommene 
Überlieferung der Heiligen Schriften Israels in deren Wortlaut 
festgehalten. Die Texte wurden weder durch nachträgliche 
Einfügungen, Streichungen oder „Verbesserungen“ verändert, 



56 

noch wurden diese Schriften christlich „redigiert“. Die christli-
chen Gemeinden rezipierten das vorösterliche Schriftzeugnis 
also bewußt in der diesem Zeugnis eigenen Offenheit für unter-
schiedliche Verstehensmöglichkeiten; die Kirche hat dann in 
ihrem zweifachen biblischen Kanon dieses Zeugnis gerade so 
als für ihre Verkündigung verbindlich erklärt. Durch den ver-
änderten Aufbau des Kanons des Alten Testaments insbesonde-
re aufgrund der Entscheidungen der Reformation wurde aller-
dings die Bezogenheit der alttestamentlichen Schriften auf das 
Geschehen der Christusoffenbarung stärker betont.  
 
2.2.5  Der christliche Umgang mit dem Alten Testament muß 
in dem Bewußtsein geschehen, daß dessen Texte mit den Tex-
ten der Heiligen Schriften Israels in Wortlaut und Bestand 
übereinstimmen, auch wenn sie nicht der jüdische Kanon sind. 
Die Offenbarung Gottes in Christus bestätigt die mit Israel 
begonnene Erwählungsgeschichte; sie lenkt daher die Auf-
merksamkeit auf das Offenbarungs- und Glaubenszeugnis 
Israels vor der Entstehung der Kirche. Sie führt zur Anerken-
nung der in diesem Zeugnis enthaltenen Wahrheit. Die Kirche 
wird dabei allerdings ihren eigenen Auftrag nicht vergessen, 
daß sie die Texte der Heiligen Schriften Israels von ihrem 
Christusglauben her zu lesen und sich den eigenen Glauben 
auch von den Aussagen des Alten Testaments füllen zu lassen 
hat. Jede Begegnung der Kirche mit der jüdischen Lektüre und 
Auslegung des Tenach wird davon geprägt bleiben, daß ihr 
eigener Zugang zum Alten Testament vom christlichen Glau-
ben bestimmt ist. 
 
2.2.6  Bei der Frage nach dem Verhältnis von jüdischer und 
christlicher Leseweise geht es zunächst nicht darum, ob wir – 
beispielsweise dank der Möglichkeit der historisch-kritischen 
Erforschung der Texte – die Notwendigkeit erkennen, zwi-
schen dem historisch „ursprünglichen“ Sinn der Textaussagen 
einerseits und deren vom Osterglauben her gewonnener christ-
licher Auslegungsperspektive andererseits zu unterscheiden. 
Die Perspektive, um die es hier geht, ist vielmehr die der Pre-
digt, d.h. es geht um die kirchliche Verkündigung der Botschaft 



57 

der Heiligen Schriften Israels als des christlichen Alten Testa-
ments.  
Dies schließt eine historisch-kritische Auslegung keineswegs 
aus, sondern legt sie im Gegenteil nahe. Aber selbst dann ist zu 
berücksichtigen, daß auch eine scheinbar ausschließlich histo-
risch-kritische Interpretation von einem „Vorverständnis“ be-
stimmt ist: Sie steht unter einer hermeneutischen Grundent-
scheidung, die aller Auslegung vorausliegt. Diese hermeneuti-
sche Grundentscheidung sieht im Judentum prinzipiell anders 
aus als im Christentum. Die Tatsache, daß es Textauslegung 
nie ohne ein Vorverständnis gibt, ist schon sowohl im antiken 
Judentum wie auch im entstehenden Christentum als legitim 
anerkannt worden. 
 
2.2.7  Die jüdische, also die nicht durch den Glauben an das 
Christusgeschehen bestimmte Auslegung der Heiligen Schrif-
ten Israels enthält eine auch für die christliche Auslegung nicht 
nur legitime, sondern sogar notwendige Perspektive. Nur so ist 
es möglich, den eigenen Sinn der Texte der Heiligen Schriften 
Israels zu erkennen; andernfalls bestünde die Gefahr, daß die 
christliche Auslegung in den Texten des Alten Testaments 
immer nur sich selbst wiederentdecken würde. Durch das Lesen 
der jüdischen Auslegung des Alten Testaments und durch ihren 
Dialog mit Juden wird die Kirche in ihrer Theologie bereichert. 
 
2.2.8  Aus den genannten Gründen hat das christliche Schrift-
verständnis völlig sachgemäß die Möglichkeit, von der jüdi-
schen Auslegung der Heiligen Schriften Israels nicht nur zu 
wissen und sie zu respektieren, sondern sie auch bei der eige-
nen Auslegung zu beachten. Auf der Ebene historischer For-
schung geschieht das in der theologischen Wissenschaft ganz 
selbstverständlich. Aber auch für Predigt und Unterricht der 
Kirche ist es ein Gewinn, daß das Glaubenszeugnis der Heili-
gen Schriften Israels nicht nur in seinem vom Neuen Testament 
her zurückblickenden christlichen Verständnis zur Geltung 
gebracht wird, sondern auch in der Offenheit für das diesen 
Schriften eigene jüdische und also nichtchristliche Verständnis 



58 

und damit zugleich in der Offenheit für die hieraus resultieren-
de Auslegungstradition. 
 
2.2.9  Die Osterbotschaft sagt, daß das Christusereignis die 
biblischen Verheißungen nicht allein bestätigt, sondern daß es 
sie zugleich neu interpretiert. Die jüdische Leseweise derselben 
biblischen Texte macht aber zugleich ein Zweifaches klar: Wir 
erkennen zum einen, daß sie Verheißungen enthalten, deren 
Erfüllung offenbar noch aussteht. Zum andern wird deutlicher, 
daß und in welcher Weise in der biblischen Überlieferung die 
diesseitig-irdische Existenz in ihrer ganzen Vielfalt auf Gott bezo-
gen ist.  
 
2.2.10  Für die christliche Verkündigung ist das Zeugnis der 
Heiligen Schriften Israels ein konstitutiver Teil der eigenen 
Offenbarungsgeschichte. In der im zweiten Jahrhundert von 
Marcion entwickelten Zwei-Götter-Lehre zeigen sich die Fol-
gen einer Theologie, die den zwischen dem Zeugnis der Heili-
gen Schriften Israels und dem Christusgeschehen bestehenden 
Zusammenhang zu zerreißen versucht. Das Christusgeschehen 
selbst verpflichtet die Kirche, sich dessen bewußt zu bleiben, 
daß die in den Heiligen Schriften Israels bezeugte („alttesta-
mentliche“) Offenbarung nicht nur ursprünglich, sondern blei-
bend an Israel gerichtet ist, wobei es nicht möglich ist, eine 
Diskrepanz zwischen dem „Gott für Israel“ und dem „Gott für 
die Welt“ zu konstruieren.  
 
 
2.3  Das christliche Gottesverständnis 
 
2.3.1  Die Kirche bekennt sich zu dem Einen Gott Israels. Sie 
tut das aufgrund von Tod und Auferstehung Jesu Christi sowie 
aufgrund der Ausgießung des Heiligen Geistes. Daher versteht 
sie diesen Gott anders als Israel, und sie spricht auch anders 
von diesem Gott, als Israel es tut. Sie bekennt sich zu dem 
dreieinigen Gott. Gerade so will sie dem Bekenntnis zu dem 
Einen Gott Israels treu bleiben. Die Lehre von Gott in der 
christlichen Ausformung als Lehre von der Dreieinigkeit Got-



59 

tes (Trinität) kann nicht ohne ihren Ursprung in der Christusof-
fenbarung angemessen verstanden werden und darum auch 
nicht ohne Bezug auf die Geschichte und Gegenwart Israels. 
 
2.3.2  In der Trinitätslehre wird ausgesagt, daß Gott mit Chris-
tus Jesus in der Einheit mit dem Heiligen Geist, immer schon, 
„vor Grundlegung der Welt“, der dreieinige Gott ist. Das Fun-
dament für dieses Gottesverständnis ist bereits in den Schriften 
des Neuen Testaments gelegt. Die neutestamentlichen Schrif-
ten enthalten zwar noch keine begrifflich ausgeformte Trini-
tätslehre, wohl aber Aussagen zur Präexistenz Christi, also 
dazu, daß Christus vor aller Zeit bei Gott ist (Joh 1,1-14; Phil 
2,6; vgl. Joh 8,58). Damit wird an bestimmte jüdische, schon 
im Alten Testament belegte Aussagen, insbesondere über die 
Präexistenz der Weisheit (vgl. Spr 8,22-36), angeknüpft. Nach 
christlichem Glauben handelt Gott in der Kirche und in der 
Welt gegenwärtig im Heiligen Geist, der zugleich die fortdau-
ernde Gegenwart des auferstandenen und erhöhten Christus in 
Kirche und Welt bezeugt und verwirklicht. Die Trinitätslehre 
ist deshalb der für Christen theologisch angemessene Versuch, 
vom Geheimnis der Offenbarung Gottes zu sprechen. Die Tri-
nitätslehre wird mißverstanden, wenn sie gedeutet wird als das 
menschliche Bemühen, Gott auf diese Weise definieren zu 
wollen. Vielmehr soll sie dazu dienen, die Rede von dem Einen 
Gott (vgl. Dtn 6,4) mit dem neutestamentlichen Zeugnis von 
der Auferweckung und Erhöhung Jesu Christi (Phil 2,9 -11) zu 
verbinden.  
 
2.3.3  Der dreieinige Gott, von dem das christliche Bekenntnis 
spricht, ist kein anderer als der, zu dem Israel betet. Er ist der 
Schöpfer, der sich frei mit Israel verbunden hat und sich ihm in 
der Tora gnädig vergegenwärtigt. Nach christlichem Verständ-
nis hat Gott in Christus die Welt mit sich versöhnt; durch den 
Heiligen Geist wird dieses Versöhnungshandeln Gottes zur 
Glaubensgewißheit, und in der Predigt wird es allen Menschen 
zugesprochen und vergegenwärtigt.  
 



60 

2.3.4  Der christliche Glaube bezeugt, daß Gott in der Ge-
schichte handelt und daß er sich dabei in die Geschichte hinein 
vergegenwärtigt – vom Anfang der Schöpfung bis hin zur end-
zeitlichen Vollendung. Aufgrund der biblischen Überlieferung 
sieht die christliche Theologie Gott nicht als ein in sich ruhen-
des „höchstes Wesen“, sondern spricht vom lebendigen, han-
delnden Gott, der sich aus freier, souveräner Entscheidung den 
Menschen offenbart; dieses Offenbarungsgeschehen steht in 
Beziehung zur Geschichte. Die christliche Theologie spricht 
insofern nicht von der „Unveränderlichkeit“ Gottes – sie tut 
das schon deshalb nicht, weil sie trinitätstheologisch Gott als 
den mit sich selbst in Beziehung Stehenden denkt.  
 
2.3.5  Der christliche Glaube bekennt sich zu dem gnädigen 
und barmherzigen Gott (Ps 103,8), der die Offenbarung seines 
Bundes mit den Geschöpfen in und mit Israel begonnen hat. In 
Israel hat er diesen Bund auch erneuert: Er hat sich in dem 
Juden Jesus selbst vergegenwärtigt und in ihm durch den Hei-
ligen Geist seine Gnade und Wahrheit in ihrer ganzen Tiefe 
und Weite erschlossen (Joh 1,14). 
 
2.3.6  Das christliche Gottesverständnis schließt die Einsicht 
ein, daß auch das außerhalb der Christusoffenbarung in Israel 
lebendige Verständnis des Schöpfers, seiner Gnade und Wahr-
heit, ihn selbst zum Grund und Gegenstand hat. Christen wer-
den so daran erinnert, daß Gott die Freiheit hat, seinen Geist 
wehen zu lassen, wo er will. Deshalb weiß der christliche 
Glaube auch, daß die Hinwendung Gottes zu seinem Volk 
Israel, das Gott nicht trinitarisch denkt, durch die Erwählung 
der Kirche nicht aufgehoben wird.  
 
2.3.7  Wo das christliche Gottesverständnis zur Sprache 
kommt, ist derselbe Gott gemeint wie der, von dem Israel 
spricht. Der christliche Glaube sieht das christliche und das 
jüdische Reden von Gott nicht nur als zwei unterschiedliche 
Weisen des Sprechens von demselben Gott, sondern als Aus-
druck zweier verschiedener Verständnisse desselben Gottes. 
Der Eine Gott wird im Licht der Christusoffenbarung anders 



61 

verstanden als ohne diese Offenbarung, nämlich als der, der 
sich in Jesus Christus in neues Verhältnis zur Welt gesetzt hat. 
Die Tatsache, daß Israel und die Kirche denselben Gott mei-
nen, wenn sie von Gott sprechen, und daß sie gleichwohl auf 
prinzipiell unterschiedliche Weise von diesem Einen Gott spre-
chen, muß in der Gotteslehre gewissenhaft reflektiert werden. 
Wir fragen: Was bedeutet es, daß Gott sich sowohl dem Volk 
Israel als auch der Kirche zuwendet? Wir können jedenfalls 
nicht sagen, die Kirche bilde mit Israel im Gegenüber zu dem 
Einen Gott gleichsam eine Einheit. Der christliche Glaube hofft 
aber, daß es in dem Einen Gott eine Einheit gibt, die Israel und 
die Kirche umfaßt und die endzeitlich sichtbar werden wird. 
 
 
2.4  Gottes erwählendes Handeln 
 
2.4.1  Der christliche Glaube spricht in Übereinstimmung mit 
dem Selbstzeugnis der Heiligen Schriften Israels von der Er-
wählung des Volkes Israel in Abraham und von der Erwählung 
durch die Gabe der Tora am Sinai. Zugleich spricht der christ-
liche Glaube – in Analogie zu der jüdischen Vorstellung, Gott 
habe die Welt geschaffen, damit Israel erwählt werde – von der 
Erwählung der Kirche in Jesus Christus als einer Erwählung 
„vor Grundlegung der Welt“ (Eph 1,4). Beide Aussagen stehen 
nebeneinander – aber so, daß keine der beiden sich über die 
andere zu erheben vermag. Denn im Erwählungsglauben geht 
es um ein von Gott selbst her kommendes Geschehen, nicht um 
eine Reaktion Gottes auf menschliches Handeln. Das Motiv der 
Erwählung lenkt die Aufmerksamkeit auf das Handeln Gottes, 
und damit werden zugleich alle Ansprüche abgewiesen, mit 
denen sich Menschen aus sich heraus vor der Welt hervorzutun 
versuchen. Weder Israel noch die Kirche können deshalb einen 
Erwählungsanspruch erheben; beide sprechen vielmehr von 
Gottes Erwählungstat, der gegenüber die Erwählten immer nur 
Objekt, niemals Subjekt sind. Nach christlichem Verständnis 
schließt die Erwählung der Kirche „vor Grundlegung der Welt“ 
Gottes freie Entscheidung zur Erwählung des Volkes Israel ein, 
wodurch jeder Gedanke an eine Verwerfung Israels unmöglich 



62 

gemacht ist. Die Identität der Kirche in ihrer Geschichte – nicht 
nur in ihrer Geschichte mit Gott, sondern auch in der „Welt“-
geschichte – hängt daran, daß sie den Ursprung ihrer eigenen 
geschichtlichen Entstehung im Volk Israel nicht vergißt oder 
verleugnet, sondern daß sie daran festhält, womit dann zugleich 
die bleibende Stellung Israels in der Offenbarungsgeschichte 
und damit das bleibende Verhältnis der Kirche zu Israel er-
kannt und anerkannt ist. 
 
2.4.2   Die Offenbarung des gekreuzigten und auferstandenen 
Jesus als des Christus bestätigt das Offenbarungs- und Erwäh-
lungshandeln Gottes, das dieser mit Israel begonnen hat. Gottes 
freies Erwählungshandeln trägt das Ganze der Schöpfung und 
der Heilsgeschichte; es liegt seinem Ratschluß schon vor der 
Erschaffung der Welt zugrunde. Gott ist der in Freiheit Lieben-
de. Das von ihm gewählte Ziel der Schöpfung ist die im Chris-
tusgeschehen sichtbar gewordene geschichtliche Vergegenwär-
tigung seines vorzeitlichen Heilswillens, der in der kommenden 
Vollendung der Schöpfung umfassend verwirklicht wird (vgl. 
Kol 1,15-20; Eph. 1,3-12). Im freien Heilswillen des Schöpfers 
gründet die Erwählung Israels als Volk Gottes, die Erwählung 
der Kirche als Volk Gottes aus Juden und Heiden und deren 
unauflösliche Bindung an das unwiderruflich erwählte Volk 
Israel.  
 
2.4.3  Gott hat in souveräner Freiheit und Liebe Israel als sein 
Volk erwählt und mit ihm seinen Bund geschlossen. Die Er-
wählung ist allein in der sich erbarmenden Liebe Gottes und in 
der Verheißung an die Väter begründet. Exemplarisch dafür 
steht Dtn 7,6-8:  
„Denn du bist ein dem HERRN, deinem Gott, geweihtes Volk; 
dich hat der HERR, dein Gott, aus allen Völkern, die auf Erden 
sind, für sich erwählt, daß du sein eigen seiest. Nicht weil ihr 
zahlreicher wäret als alle Völker, hat der HERR sein Herz euch 
zugewandt und euch erwählt – denn ihr seid das kleinste unter 
allen Völkern –, sondern weil der HERR euch liebte und weil 
er den Eid hielt, den er euren Vätern geschworen, darum hat 
euch der HERR mit starker Hand herausgeführt und hat dich 



63 

aus dem Sklavenhause befreit, aus der Hand des Pharao, des 
Königs von Ägypten.“  
Dieses Bundesverständnis gilt in seinen Grundbestimmungen 
für beide Testamente der christlichen Bibel. 
 
2.4.4  Gott schafft nach dem Zeugnis der biblischen Schöp-
fungserzählungen die Menschen, nicht die Völker. Aber er 
schafft die Menschen nicht nur als einzelne, sondern zugleich 
als soziale Wesen, die gemeinsames Leben gestalten und über 
Generationen miteinander verbunden sind. So kann auch die 
Entstehung des Volkes Israel als Erfüllung der Mehrungsver-
heißung Gottes an Abraham (Gen 12,2) und insofern geradezu 
als eine „Familiengeschichte“ dargestellt werden.  
 
2.4.5  Daß Israel erwählt wird, bedeutet also: Israel wird von 
Gott erst zu einem Volk, eben zu seinem Volk, gemacht. Gott 
wendet sich aus reinem Erbarmen einer kleinen Menschen-
gruppe in Ägypten zu, um sie aus der Unterdrückung zu befrei-
en. In diesem Zusammenhang wird in Ex 1,9 erstmals im bibli-
schen Text der Name Israel auf das Volk bezogen; in der Got-
tesrede Ex 3,7-10 wird Israel dann ausdrücklich „mein Volk“ 
genannt. Für die Erwählung gibt es keinen anderen Grund als 
Gottes Liebe. 
 
2.4.5.1  In den Schriften des Alten Testaments wird als Benen-
nung des von Gott erwählten Volkes überwiegend das hebräi-
sche Wort ‘am’ verwendet, während die Israel umgebenden 
‘Völker’ begrifflich davon unterschieden und zumeist ‘gojim’ 
genannt werden. Aber nach biblischer Aussage steht auch 
‘mein Volk’ (‘ammi’) Israel in der Gefahr, zu einem ‘Nicht-
mein-Volk’ (‘lo ammi’; Hos 1,9) zu werden. Der Begriff des 
„Volkes Gottes“ bezeichnet also nicht nur eine soziologische 
oder biologische Größe, sondern er ist zunächst und vor allem 
in der Beziehung zu Gott begründet. 
 
2.4.5.2  Die Herausführung Israels aus der Knechtschaft in 
Ägypten ist die Bestätigung der Zusage an Abraham für Israel 
als Volk. In diesem Errettungshandeln Gottes wurzeln die 



64 

Gaben des Bundesschlusses und der Tora sowie des dem Volk 
gegebenen Landes, durch die fortan Israels Leben wesentlich 
bestimmt und geprägt sind. 
 
2.4.6  Sobald sich der Erwählungsglaube und ein Machtan-
spruch miteinander verbinden, geht die Wahrheit des Bekennt-
nisses, das von dem besonderen Rettungshandeln Gottes aus 
menschlicher Ohnmacht spricht, verloren. 
 
2.4.6.1  Wenn sich also Israel als „das erwählte Volk Gottes“ 
versteht, begründet diese Aussage nicht einen Machtanspruch.  
Dasselbe gilt für die Kirche: Wenn Christen sich als „das in 
Christus erwählte Volk Gottes“ verstehen, dann begründen auch 
sie damit keinen Machtanspruch. Nach dem Zeugnis des Neuen 
Testaments sind sie die Gemeinde derer, die das Kreuz Christi 
zu tragen haben. Sie sind also erwählt zur Hingabe des Lebens 
als Dienst an der Gottesherrschaft (Mk 8,35; 10,43-45). 
 
2.4.6.2  Durch die Erwählung Israels entsteht eine Abgrenzung, 
die als eine besondere Indienstnahme erscheint. Im Bund zwi-
schen Gott und dem Volk wird dessen ganze Existenz in den 
Dienst des erwählenden Gottes gestellt. Daraus folgt prakti-
scher Nonkonformismus; er gehört zum Selbstverständnis des 
Gottesvolkes dazu (Robert Raphael Geis) und ist in der antwor-
tenden Treue auf Gottes Festhalten an seiner Erwählung be-
gründet.  
Dasselbe gilt für die Kirche: Gerade als ‘Volk Gottes’ hat sie 
ebenso wie Israel eine besondere Stellung in der säkularen 
Welt. Der Titel ‘Volk Gottes’ schließt den an der Weisung 
Gottes orientierten „praktischen Nonkonformismus“ mit ein.  
 
2.4.7  Nach biblischem Verständnis ist in die Erwählung des 
Volkes eine Verpflichtung eingeschlossen: Durch die Einzig-
keit Gottes ist alles Tun des Menschen in den Horizont des 
Ersten Gebots gestellt. Die Einweisung des Volkes Gottes in 
den Willen dieses Gottes kulminiert im Ausschluß der Vereh-
rung fremder Götter; dadurch soll sich das Volk Gottes in be-



65 

sonderer Weise von den es umgebenden Völkern unterschei-
den.  
 
2.4.7.1  Der Kirche wird der Sinn und die Bedeutung des Ers-
ten Gebotes durch Jesus Christus erschlossen. In der Begeg-
nung mit Gottes Volk Israel wird sie immer wieder an die über-
ragende Bedeutung des Ersten Gebotes für Glaube und Han-
deln erinnert. Vom erwählenden Handeln Gottes her ergeben 
sich bestimmte Pflichten für das Leben der von Gott erwählten 
Gemeinschaft: Israel als das von Gott erwählte Volk ist an 
Gottes Weisung, die Tora, gewiesen und durch das Liebesgebot 
an Gott gebunden. Für die christliche Gemeinde ist ihr Be-
kenntnis zu Jesus Christus die Antwort auf Gottes Selbstoffen-
barung und darin zugleich die Antwort auf das Erste Gebot: 
Die Erwählung in Christus enthält die Verpflichtung auf das 
Gebot, den Einen Gott und den Nächsten zu lieben (Mk 12,28-
32; Röm 13,8f) und auf die Weisung, „einer trage des anderen 
Last“, und so das „Gesetz Christi“ zu erfüllen (Gal 6,2).  
 
2.4.7.2  Nachfolge Jesu Christi bedeutet für die Kirche, daß 
allein durch den Glauben an Gottes Heilstat in Christus Verge-
bung der Sünden, Gerechtigkeit und ewiges Leben geschenkt 
werden (Confessio Augustana, Art. IV). Daraus folgt, daß der 
Glaube „gute Früchte und gute Werke hervorbringen soll“; 
dabei sollen die Glaubenden aber nicht auf Werke vertrauen, 
sondern sie wissen, daß „Vergebung der Sünde und Gerechtig-
keit durch den Glauben an Christus“ empfangen werden (Con-
fessio Augustana, Art. VI). Die Kirche bekennt, daß „Jesus 
Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, das 
eine Wort Gottes [ist], das wir zu hören, dem wir im Leben und 
im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben“; wie Chris-
tus „Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Sünden ist“, 
so ist er auch „Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes 
Leben“ (Theologische Erklärung der Bekenntnissynode von 
Barmen, These I und II). 
 
2.4.8   Es gehört zum Realismus der Schriften Israels, daß sie in 
aller Klarheit und Nüchternheit auch die Verfehlungen des 



66 

Volkes Gottes zur Sprache bringen und beklagen; dies ge-
schieht insbesondere durch die Schärfe prophetischer Kritik. 
Aber aus Gnade hält Gott seinem Volk die Treue. Dies spiegelt 
sich in der Vorstellung, daß dieses Volk Gottes Eigentum ist: 
Gott ringt um sein Volk und gibt es nicht auf (vgl. Hos 2,19-
25).  
Dasselbe gilt entsprechend für die Kirche: Sie muß in ihrer 
Theologie in aller Klarheit und Nüchternheit auch ihre Verfeh-
lungen zur Sprache bringen und beklagen; dies geschieht schon 
in den Briefen des Neuen Testaments, und es geschieht in der 
Selbstkritik der kirchlichen Lehre. Gleichwohl darf auch die 
Kirche hoffen und vertrauen auf die Gnade Gottes, auf die 
Treue und Beständigkeit des Eintretens Gottes für sein Volk – 
wie anders wollte die Kirche angesichts ihrer Geschichte auch 
bestehen.  
 
2.4.9  Alle theologischen Versuche, die göttliche Erwählung 
plausibel zu machen und sie völlig zu durchdringen, stoßen an 
Grenzen. Gottes Treue zu der mit seiner Erwählung gegebenen 
Verheißung schließt die Möglichkeit des Gerichts ein. Die prophe-
tische Verkündigung in Israel hat diesen Zusammenhang von 
Erwählung und Gericht immer wieder betont; in gleicher Weise 
spricht dies auch das Neue Testament für die Kirche und für 
die Christen aus (2 Kor 5,10). 
 
 
2.5  Die Kirche als „Volk Gottes“ – Israel als „Volk Gottes“  
 
2.5.1  Die Kirche hat ihren Ursprung in der Ostererfahrung der 
Jüngerinnen und Jünger Jesu. Indem die Kirche an diesen Ur-
sprung gebunden bleibt, bleibt sie an Israel gebunden. Dies 
muß in der Lehre von der Kirche, der Ekklesiologie, ausdrück-
lich festgehalten werden. 
 
2.5.2  Im Anschluß an Paulus läßt sich die Kirche verstehen als 
die in Christus berufene Gemeinschaft; die im Christusgesche-
hen offenbarte und dem Menschen zugesprochene Rechtferti-
gung aus Glauben erweist sich als die Bestätigung des Han-



67 

delns Gottes schon an Abraham (Röm 4). In gleicher Weise 
sieht der Apostel die Annahme der Völker durch Gott in der 
Verheißung an Abraham vorangekündigt (Gal 3,6-8). 
 
2.5.3  Aufgrund seiner biblisch begründeten Glaubens- und 
Wahrheitsgewißheit sieht sich Israel unverändert als Volk 
Gottes. Weil es den christlichen Glauben, daß die biblischen 
(„alttestamentlichen“) Texte auf die Erwählung der Kirche 
vorausverweisen, nicht teilt, muß die Frage nach dem Neben-
einander von Erwählung Israels und Erwählung der Kirche 
durch denselben Gott gestellt werden.  
Es gilt beides: Gott hat das Volk Israel erwählt, und: Er hat die 
Kirche aus Juden und aus den Völkern erwählt und dadurch zu 
seinem Eigentum gemacht. Gott hat Israel durch die Gabe der 
Tora seinen Bund gewährt, und: Er hat in der Erneuerung, 
Vertiefung und Erweiterung dieses Bundes mit Israel allein aus 
Gnade allen an sein Handeln in Christus Glaubenden seine 
Gerechtigkeit zugesprochen.  
 
2.5.3.1  Nach dem von Paulus in Röm 11 entworfenen Bild 
vom Ölbaum bildet Gottes erwählendes Handeln uranfänglich 
eine Einheit („die Wurzel“), und dieses Handeln bezieht sich 
zunächst allein auf den „Ölbaum“ Israel. Aber Gott hat aus 
diesem Ölbaum nun einige der Zweige „wegen ihres Unglau-
bens“ herausgerissen und andere eingepflanzt (Röm 11,17ff). 
Für Paulus ist der Ölbaum das Ganze der im vorzeitigen Rat-
schluß Gottes erwählten Träger der Abrahamsverheißung; der 
Ölbaum ist also nicht identisch mit dem empirischen Volk 
Israel. Paulus ist aber dessen gewiß, daß gleichwohl Gottes 
Heilsverheißung für Israel als Ganzes unverändert gilt und daß 
Israels Erwählung also unverändert in Kraft ist, obwohl das 
Gottesvolk in seiner Mehrheit Gottes Handeln in Christus nicht 
anerkennt. Paulus sieht darin den „Unglauben“ (11,23); aber er 
spricht auch davon, daß Gott am Ende aller Zeit die „ausgeris-
senen Zweige“ wieder „einpfropfen“ könne und werde (11,24); 
er entnimmt der Bibel die Verheißung Gottes, daß „der Retter 
aus Zion kommen wird“, und daß „so ganz Israel gerettet wer-



68 

den wird“ (11,26f), jenseits der geschichtlichen Größen „Isra-
el“ und „Kirche“. 
 
2.5.3.2  Paulus versteht die Hineinnahme der Heiden in die 
eine uranfängliche Erwählung, das „Einpfropfen“ der „wilden 
Zweige“ in den Stamm des edlen Ölbaums, geradezu als das 
Zeichen dafür, daß Gott auch an den „ausgerissenen Zweigen“ 
am Ende nicht anders handeln wird. Keineswegs sind für Pau-
lus „die Heiden“ an die Stelle „der Juden“ getreten, sondern 
Gott ist der souverän Handelnde für beide (Röm 11,21-24).  
 
2.5.4  Das Neue Testament spricht an zwei Stellen ausdrück-
lich von der Kirche als dem ‘Volk Gottes’. In beiden Fällen, 
sowohl im Ersten Petrusbrief (2,9f) als auch im Titusbrief 
(2,14), werden Aussagen der biblischen, „alttestamentlichen“ 
Tradition verwendet und nun auf die christliche Gemeinde 
bezogen. In diesen Aussagen ist weder von einer Enterbung 
oder einer Ersetzung Israels als Volk Gottes die Rede, noch 
läßt sich auf andere Weise eine Herabsetzung Israels erkennen; 
wohl aber muß man sagen, daß das gegenwärtige, nicht an 
Christus glaubende Israel überhaupt nicht im Blick ist. Von 
einem „neuen Gottesvolk“ im Gegenüber zu einem „alten Got-
tesvolk“ ist im Neuen Testament nirgends die Rede. 
 
2.5.5  Daraus ergeben sich Folgerungen für den sachgemäßen  
Gebrauch der Bezeichnung der Kirche als Volk Gottes.  
 
2.5.5.1  Es ist ein Mißbrauch des Titels ‘Volk Gottes’, ihn der 
Kirche so zuzusprechen, daß er dadurch Israel abgesprochen 
wird.  
 
2.5.5.2  Richtig verwendet wird die Bezeichnung ‘Volk Gottes’ 
für die Kirche, wo sie als durch die Erwählung Gottes geschaf-
fene Gemeinschaft unter die Verheißung der endzeitlichen 
Vollendung gestellt wird. Diese Heilsverheißung gilt der 
Schöpfung als ganzer. Daher gibt das richtige Verständnis der 
Kirche als ‘Volk Gottes’ immer auch der Relativierung der 
Kirche in ihrer Beziehung auf die noch ausstehende Vollen-



69 

dung Ausdruck; es bringt ihr Gesendetsein zu Zeugnis und 
Dienst zur Sprache und behauptet nicht etwa ein Vorrecht für 
sie.  
 
2.5.6  In den reformatorischen Kirchen hat die Selbstbezeich-
nung ‘Volk Gottes’ lange kaum eine Bedeutung gehabt. Über 
lange Zeit hinweg stand eine Vorstellung von Volk als natürli-
cher Gemeinschaft im Vordergrund auch des theologischen 
Denkens und des Selbstverständnisses der Kirchen.  
Erst als dieses Verständnis durch katastrophale Erfahrungen 
seine beherrschende Stellung verlor, konnte in der ökumeni-
schen Bewegung die Bezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ 
aufgegriffen werden. Seit der Gründungsversammlung des 
ÖRK 1948 bezeichnet dieser Begriff die Kirche als eine alle 
natürlichen Völker übergreifende Gemeinschaft, die durch 
Gottes Erwählung geschaffen, auf die Vollendung am Ende der 
Zeit bezogen und auf diese Vollendung hin zu Zeugnis und 
Dienst verpflichtet ist. Dieses Zeugnis schließt die Bezeugung 
der unlöslichen Verbundenheit der Kirche als Volk Gottes 
durch göttliche Erwählung mit Israel als Volk Gottes durch 
göttliche Erwählung ein. Dieser Gedanke ist in der Studie der 
Leuenberger Kirchengemeinschaft „Die Kirche Jesu Christi“ 
von 1994 weitergeführt worden. 
In der römisch-katholischen Kirche ist durch das Zweite Vati-
kanische Konzil der Begriff ‘Volk’ wichtig geworden für das 
Verständnis des Wesens der Kirche im Gesamtzusammenhang 
des erwählenden Handelns Gottes.  
 
2.5.7  Die Kirche ist nicht allein eine „historische“, sondern 
zugleich eine geglaubte Größe. Dies zeigt die ekklesiologische 
Akzentuierung des vom Heiligen Geist sprechenden Dritten 
Artikels der altkirchlichen Glaubensbekenntnisse. Die Kirche 
ist beides: sichtbar als Gemeinschaft von Menschen und ver-
borgen als Werk Gottes.  
 
2.5.8  Mit den nur für die Kirche geltenden Bezeichnungen 
allein kann die volle Ökumenizität der Kirche nicht ausgesagt 
werden – schon deshalb nicht, weil es für die Kirche nach ih-



70 

rem Selbstverständnis unmöglich ist, sich allein und prinzipiell 
als „Kirche aus den Völkern“, also nur als „heidenchristliche“ 
Kirche zu sehen.  
 
2.5.9  Der Titel ‘Volk Gottes’ stellt die Kirche in einen sie 
selbst heilsam relativierenden größeren Gesamtrahmen, der die 
menschheitliche Perspektive des Heilswillens Gottes anzeigt. 
Neben dem erwählungs- und bundestheologischen Begrün-
dungszusammenhang ist die eschatologische Perspektive das 
Hauptkennzeichen eines theologisch qualifizierten Verständ-
nisses von ‘Volk Gottes’. Auch die Kirche ist als ‘Volk Gottes’ 
noch nicht der Ort der Erfüllung; vielmehr ist sie unterwegs 
zum verheißenen Reich der Herrlichkeit Gottes. Deshalb ist die 
Bezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ ihrem theologischen 
Gehalt nach gar keine „Selbstbezeichnung“, sondern sie ist ein 
der Kirche sola gratia zugesprochener Ehrentitel, der sie ange-
sichts ihres faktischen Erscheinungsbildes eher beschämen als 
bestätigen müßte. Aus sich heraus kann die Kirche nicht bean-
spruchen, ‘Volk Gottes’ zu sein, und dementsprechend kann sie 
aus dieser Bezeichnung vor der Welt auch nichts für sich selber 
ableiten. Sie kann nur immer wieder neu die Verleihung und 
den Zuspruch dieser Ehrenbezeichnung in der Praxis des le-
bendigen Christus entdecken und preisen. 
 
2.5.10  Erst wenn das letzte Ziel aller Geschichte Gottes mit 
der Welt erreicht ist, wird das ‘Volk Gottes’ in seiner ihm von 
Gott her zukommenden Bestimmtheit sichtbar hervortreten. Bis 
dahin kann die Theologie das Geheimnis, das mit dem Verhält-
nis von Kirche und Israel gegeben ist, nicht auflösen. Die Kir-
che bekennt, daß sie durch Gottes Erwählungshandeln geschaf-
fen ist und daß sie dadurch ‘Volk Gottes’ ist – mit Israel. Die 
Rede vom ‘Volk Gottes’ ist Bekenntnis und Lobpreis Gottes. 
 
 

3  Das Zusammenleben der Kirche mit Israel 
 
3.1  Aus dem Gesagten ergeben sich Konsequenzen für die 
Bestimmung des Verhältnisses zwischen der Kirche und Israel. 



71 

Die Kirche versteht sich als vom Gott Israels in Freiheit er-
wählt. Sie sieht sich als die durch den Glauben an die Offenba-
rung des Gottes Israels in Jesus Christus gestiftete Gemein-
schaft. Israel sieht sie als das Volk, das Gott erkennt und ver-
ehrt im Horizont der in seinen Heiligen Schriften bezeugten 
Offenbarung, ohne das Bekenntnis zu Christus. Gerade von der 
Christusoffenbarung her kann aber nicht gesagt werden, Israel 
sei lediglich als der geschichtlich vergangene Kontext des 
Christusgeschehens anzusehen und sei nun „überholt“. Viel-
mehr ist Israel der unverändert konstitutive, keinesfalls über-
holte Bezugspunkt der Offenbarung Gottes in Jesus von Naza-
reth als dem Christus. Der Glaube weiß, daß in der Geschichte 
Gottes mit seiner Schöpfung, vom Anfang bis zum Ende der 
Zeiten, das Volk Israel seinen bleibenden Ort behält. 
 
3.1.1  Aus der Perspektive des christlichen Glaubens gilt, daß 
der bleibende Platz, der Israel zukommt, aus dem göttlichen 
Erwählungshandeln resultiert. Israel selber definiert sich auch 
als Zusammenhang eines Volkslebens. Christen wissen, daß 
die Gemeinschaft des Volkes Israel durch ein Erwählungshan-
deln Gottes begründet ist, welches sich auf einen Lebenszu-
sammenhang bezieht, der sowohl sozial wie religiös bestimmt 
ist.  
 
3.1.2  Es gibt im Judentum unterschiedliche Selbstdefinitionen 
dessen, was ‘Israel’ ist. Neben der orthodoxen Bestimmung, 
wonach Jude ist, wer von einer jüdischen Mutter geboren wur-
de, gibt es auch den Gedanken einer Abstammung vom Vater 
her. 
Es darf allerdings nicht übersehen werden, daß es auch nicht-
religiöse Juden gibt, für die ihre Zugehörigkeit zum Volk Israel 
keineswegs mit der Zugehörigkeit zum ‘Volk Gottes’ identisch 
ist. Die Vielfalt jüdischen Selbstverständnisses ist zu respektie-
ren.  
 
3.1.3  Allen Selbstaussagen des Judentums gemeinsam ist, daß 
das Volk Israel sich auch im sozialen Sinn als Volk begreift, 
als eine Gemeinschaft, die sich durch Verwandtschaftsbezie-



72 

hungen in der Kontinuität der Geschichte seit biblischer Zeit 
reproduziert und erhält. Der auf dem erwählenden Handeln 
Gottes liegende Akzent verdeutlicht aber, daß der Begriff 
‘Volk Gottes’ primär weder eine soziologische noch eine bio-
logische Größe bezeichnet, sondern zunächst und vor allem 
fundamental theologisch begründet ist. Diese theologische 
Fundierung impliziert dann aber ihre eigene Soziologie; denn 
sie ordnet die Gemeinschaft dem Einzelnen vor, ohne damit die 
Einzelnen zu mißachten, und sie eröffnet so eine konsequen-
zenreiche Gestaltungsperspektive für das Leben dieses Volkes. 
Eine dieser Konsequenzen ist die Bindung Israels an die Gebo-
te der Tora.  
 
3.2  Christliche Verkündigung geschieht öffentlich und richtet 
sich an alle Menschen. Sie geschieht im Kontext des Dialogs 
mit den Religionen der Welt und im Gespräch mit nichtreligiö-
sen Weltanschauungen. Ihnen allen gegenüber bezeugen Chris-
ten durch ihr Reden und Handeln selbstverständlich ihren 
Glauben. 
Dies gilt auch in der Begegnung mit Juden. Die Gemeinsam-
keit des Zeugnisses von dem Gott Israels und das Bekenntnis 
zum souveränen Erwählungshandeln dieses Einen Gottes ist 
ein gewichtiges Argument dafür, daß sich die Kirchen jeglicher 
gezielt auf die Bekehrung von Juden zum Christentum gerich-
teten Aktivität enthalten.  
 
3.2.1  Die Kirche ist sich dessen bewußt, daß ihre Anfänge in 
Israel liegen, und dies bedeutet, daß es im frühen Christentum 
eine Verkündigung des Evangeliums auch und zuerst unter 
Israel gegeben hat. Nicht das Recht der Verkündigung des 
Osterereignisses unter Juden war theologisch umstritten, son-
dern es bedurfte im Gegenteil die Heidenmission einer beson-
deren theologischen Begründung. Der Apostel Paulus hoffte, er 
werde bei seiner Arbeit als „Apostel der Völker“ auch Men-
schen aus dem Volk Israel für den Glauben an die Gottesoffen-
barung in Christus gewinnen (Röm 11,13f). Er spricht in Röm 
11,26-32 die Gewißheit aus, daß Gott am Ende aller Zeit sich 
Israels erbarmen werde, auch dann, wenn die Israeliten in ihrer 



73 

Mehrheit geschichtlich nicht zum Glauben an Christus kom-
men.  
 
3.2.2  Die Glaubwürdigkeit des christlichen Zeugnisses wird 
notwendigerweise von den konkreten Erfahrungen beeinflußt, 
die Juden mit Christen machen. Es ist unübersehbar, daß Erfah-
rungen, die Juden mit Christen machten, sehr oft die Glaub-
würdigkeit des christlichen Zeugnisses von Grund auf erschüt-
tert haben. Daran müssen Christen sich erinnern lassen, wann 
und wo immer  sie ihren Glauben bezeugen.  



74 

Teil III 
 

Die Kirche in Israels Gegenwart 
 
Aus den in Teil I beschriebenen Erfahrungen und den in Teil II 
gewonnenen Erkenntnissen für eine theologische Bestimmung 
des Verhältnisses der Kirche zu Israel ergeben sich Konse-
quenzen für die Praxis der Kirche. Die Erkenntnis, daß der 
christliche Glaube in Israel entstanden und die Kirche von 
ihren geschichtlichen Anfängen her bis heute auf Israel bezo-
gen ist, führt zu der Einsicht, daß die Beschäftigung mit Israel 
im Leben der Kirche zu vertiefen ist. Die Kirchen in der Welt 
bestehen neben den empirisch wahrnehmbaren Formen jüdi-
scher Existenz. Dies hat Folgen insbesondere für die Reflexion 
christlicher Gottesdienstpraxis und christlichen Glaubenszeug-
nisses neben und gegenüber Israel. Die Kirche hat stets neu die 
Aufgabe, ihren Standort in der Welt auch von ihrem Verhältnis 
zu Israel her zu reflektieren. Das Verständnis ihres Standorts in 
der Geschichte läßt die Kirche in allen ihren Handlungsfeldern 
auch nach den ethischen Herausforderungen unserer Zeit im 
Licht biblischer Tradition fragen. Dabei ist an die in Teil I 
betonte Erkenntnis zu erinnern, daß die Kirchen der Leuenber-
ger Kirchengemeinschaft bei der Bestimmung ihres Verhältnis-
ses zu Israel ihre Verflechtung mit ihren jeweiligen nationalen 
Kontexten zu berücksichtigen und die daraus resultierenden 
unterschiedlichen Formen der kirchlichen Zugänge aufzuneh-
men haben. 
 
 

1  Folgerungen für die Praxis der Kirchen 
 
Die Folgerungen für die Praxis der Kirchen betreffen insbeson-
dere (1.1) Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln, (1.2) 
kirchliche Verkündigung und Unterrricht, (1.3) Gottesdienst 
und Festkalender sowie (1.4) kirchliche Ausbildung und Fort-
bildung. Dabei werden am Ende jeweils praktische Empfeh-
lungen formuliert, die in den Kirchen beraten und jeweils nach 
den gegebenen Möglichkeiten umgesetzt werden sollten.  



75 

1.1  Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln 
 
1.1.1  Die Kirchen tragen Sorge dafür, daß das Evangelium von 
Jesus Christus seine Leuchtkraft und Klarheit behält; deshalb 
achten sie darauf, daß christliche Identität nicht durch Abwer-
tung oder Verzeichnung des jüdischen Glaubens profiliert wird. 
Notwendig ist ein Miteinander der eigenen Glaubensidentität 
und Glaubensgewißheit mit dem verstehendem Hören auf das 
Bekenntnis und die Identitätsaussagen Israels. Die Reflexion 
eines schriftgemäßen und theologisch angemessenen Verhält-
nisses von Kirche und Israel ist eine bleibende Aufgabe der 
Kirchen. 
 
1.1.2  Im Kampf gegen alle Erscheinungsformen von Diskri-
minierung, Rassismus und Antisemitismus weiß sich die Kir-
che an der Seite Israels. Christliche Gemeinden gewinnen an 
Glaubwürdigkeit, wenn sie bereit sind, auch über ihren eigenen 
Bereich hinaus gesellschaftliche Verantwortung zu überneh-
men. Sie fördern das Verständnis von Humanität und Men-
schenrechten aufgrund des christlichen Menschenbildes. Sie 
bemühen sich um die sachgerechte Darstellung der Geschichte 
und die kritische Reflexion der aktuellen Situation im Hinblick 
auf Fremdenfeindlichkeit, Rassismus und den Umgang mit 
anderen Kulturen, Religionen und ethnischen Minderheiten. 
Der den christlichen Gemeinden durch ihre eigenen theologi-
schen Wurzeln von vornherein mitgegebene Reflexionshori-
zont ‘Kirche und Israel’ ist dafür eine wichtige Grundlage.  
In ihrem Alltag werden Gemeinden unterschiedliche Situatio-
nen vorfinden und dementsprechend unterschiedliche Formen 
des Engagements und der Vermi ttlung suchen. Das Bemühen, 
die Geschichte früher bestehender jüdischer Gemeinden im 
eigenen Umfeld wieder bewußt zu machen, hat in vielen christ-
lichen Gemeinden die Sensibilität für die Geschichte und für 
die Gegenwart neu geweckt.  
 
1.1.3  Die Kirche ist aus geschichtlichen und theologischen 
Gründen mit Israel in Solidarität verbunden. Dies gilt auch 
dann, wenn Kirchen zum arabisch-israelischen Konflikt und zu 



76 

aktuellen politischen Entscheidungen der Regierung des Staa-
tes Israel kritisch Stellung nehmen. Die Kirchen treten allen 
Tendenzen entgegen, die zionistische Bewegung, die zur 
Gründung des Staates Israel führte, als rassistisch zu diffamie-
ren. Die Kirchen unterstützen alle Bemühungen des Staates 
Israel und seiner Nachbarn, insbesondere des palästinensischen 
Volkes, in gegenseitiger Achtung einen sicheren, dauerhaften 
und gerechten Frieden zu finden und zu bewahren. 
Die Frage, ob die Gründung und Existenz des Staates Israel 
auch für Christen eine theologische Bedeutung hat, wird in den 
Kirchen unterschiedlich beantwortet und bleibt eine Herausfor-
derung für die Kirchen. In diesem Zusammenhang ist jede 
direkte politische Inanspruchnahme der biblischen Landverhei-
ßungen zurückzuweisen. Ebenso sind alle Deutungen, die diese 
Verheißungen im Licht des christlichen Glaubens als überholt 
ansehen, abzulehnen. Die christliche Wahrnehmung der Er-
wählung Israels als Volk Gottes kann in keinem Fall dazu 
führen, daß die Unterdrückung von politischen, ethnischen und 
religiösen Minoritäten religiös legitimiert wird. 
 
1.1.4  Im Gespräch mit anderen Religionen, in vielen Ländern 
Europas vor allem mit dem Islam, sind die Gemeinden und ihre 
Mitglieder heute mehr als je zuvor herausgefordert, ihren 
Glauben in Dialog und Auseinandersetzung zu bezeugen und 
zu reflektieren. Auch in diesem Zusammenhang gilt es, die 
besondere Beziehung, die Christen mit Juden verbindet, unter 
Berücksichtigung des jeweiligen Kontextes zu vermitteln: Im 
Religionsunterricht, in Konfirmandenunterricht und Katechese, 
in der Erwachsenenbildung sowie in Arbeitskreisen und Pro-
jektgruppen. 
 
1.1.5  Empfehlungen 
– Die Kirchen fördern kontinuierlich arbeitende Gruppen, 

die die Aufgabe haben, die theologischen und gesellschaft-
lichen Konsequenzen der Begegnung von Kirche und Isra-
el zu bedenken und für alle kirchlichen Handlungsfelder 
fruchtbar zu machen. Wenn möglich sollte dies unter Be-
teiligung jüdischer Gesprächspartner geschehen.  



77 

– Die Kirchen pflegen einen lebendigen Austausch über ihre 
jeweilige Arbeit zur Klärung des Verhältnisses von Kirche 
und Israel. Sie geben einander Teil an den von ihnen durch 
diese Arbeit gewonnenen Erkenntnissen. Die Kirchen be-
mühen sich darum, auf allen Ebenen Kontakte zu jüdi-
schen Gemeinden in ihrer Nachbarschaft aufzubauen und 
lebendig zu halten. Nicht zuletzt angesichts der durch 
Migrationsbewegungen ausgelösten neueren Entwicklun-
gen innerhalb der jüdischen Gemeinden in Europa bemü-
hen sie sich um praktische Solidarität, wo immer diese 
willkommen ist. 

– Die Kirchen nehmen ihre Kontakte und Mitgliedschaften in 
solchen Organisationen aktiv wahr, die Vertreterinnen und 
Vertreter von Kirche und Israel zusammenführen bzw. die 
sich dem Bemühen um Verständigung, Frieden und Ent-
wicklung im Nahen Osten widmen. 

 
 
1.2  Kirchliche Verkündigung und Unterricht 
 
1.2.1  Christlicher Glaube entsteht durch das diesen Glauben 
bezeugende Weitersagen, und er lebt davon. Christen sagen die 
Botschaft von dem Einen Gott weiter, den sie als den Schöpfer 
und Retter bekennen. Christen erkennen, daß Juden ebenfalls 
Zeugnis ablegen von diesem Einen Gott. Deshalb kann kirchli-
che Verkündigung in Predigt und Unterricht dem Gemeinsa-
men von Juden und Christen und dem sie Verbindenden Raum 
geben. Dabei ist insbesondere daran zu erinnern, daß Christen 
den Tenach als ihr Altes Testament lesen, und daß sie mit Ju-
den durch Hoffnungen verbunden sind, deren Erfüllung sie auf 
je ihre Weise erwarten.  
 
1.2.2  Christliche Predigt ist Verkündigung des gekreuzigten 
und auferstandenen Jesus Christus. Christliche Verkündigung 
geschieht unter dem Maßstab des Ersten Gebots: Sie bezeugt 
das Einssein und die Einzigkeit des Gottes Israels. Sie bekennt 
den Einen Gott in der Einheit des Vaters, des Sohnes und des 
Heiligen Geistes. So steht sie in der Spannung von Verbinden-



78 

dem und Trennendem. Indem sie die Einheit Gottes bezeugt, 
macht sie deutlich, daß auch die Christuspredigt „in Israels 
Gegenwart“ erfolgt.  
 
1.2.3  Christen und Juden legen voreinander Zeugnis ab von 
ihrem Glauben. Dabei berücksichtigt die Artikulation der 
christlichen Glaubensüberzeugung die unheilvolle Geschichte 
christlicher Versuche, Juden für den Glauben an Jesus Christus 
zu gewinnen. Das angemessene christliche Zeugnis gegenüber 
Israel vermeidet deshalb insbesondere alle Formen, die es in 
den Verdacht geraten lassen könnten, bestehende Zwangslagen 
ausnützen zu wollen. 
 
1.2.4  In ihrer Verkündigung tritt die Kirche jeder Form von 
„Israelvergessenheit“ entgegen. Sie nimmt die vom Judentum 
in besonderer Weise betonte Bedeutung der Einzigartigkeit und 
Unvergleichbarkeit Gottes ernst. Der Ruf zur Umkehr zu dem 
Einen Gott verbindet Kirche und Israel miteinander. Dies fin-
det seinen Niederschlag insbesondere auch dort, wo die kirch-
liche Verkündigung die in der Tora und den anderen Teilen der 
Heiligen Schriften Israels, des christlichen Alten Testaments, 
bezeugte Barmherzigkeit Gottes weitersagt. Kirche und Israel 
bezeugen in gleicher Weise, daß diese Barmherzigkeit den 
Anspruch aller Menschen auf Gerechtigkeit und das Recht der 
Schöpfung auf Integrität einschließt.  
 
1.2.5  Empfehlungen 
– Christliche Verkündigung bringt die Verbindung des 

christlichen Glaubens mit dem Judentum zum Ausdruck. 
Sie tritt insbesondere allen Versuchen entgegen, den an-
geblich unbarmherzigen, rächenden Gott des Alten Testa-
ments dem barmherzigen, gnädigen Gott des Neuen Tes-
taments gegenüberzustellen. Sie trägt zur Überwindung 
des bis heute nachwirkenden Vorwurfs bei, die Juden seien 
„Gottesmörder“.  

– Christliche Verkündigung bemüht sich um sachgemäße 
Aussagen über das Judentum und seinen Glauben. Sie 
vermeidet beispielsweise die Weitergabe von Klischees 



79 

über die jüdische Gesetzesfrömmigkeit und achtet auf jü-
disches Selbstverständnis.  

– Die in einigen Kirchen bis heute erkennbare Zurückhal-
tung gegenüber alttestamentlichen Predigttexten wird kri-
tisch reflektiert und überwunden. Dazu ist das verstärkte 
Bemühen der alttestamentlichen Wissenschaft und der 
Homiletik um eine der christlichen Predigt dienliche Her-
meneutik ebenso erforderlich wie eine Überprüfung der 
Predigtperikopenreihen, ebenso die Ermutigung, alttesta-
mentliche Texte als Lesungen zu gebrauchen und als Pre-
digttexte zu wählen. 

 
 
1.3  Gottesdienst und Festkalender 
 
1.3.1  In Gottesdienst und Feier bezeugt die Kirche ihre Ver-
bundenheit mit Israel im Glauben an den Einen Gott, der die 
eine Menschheit geschaffen hat.  
 
1.3.2  Viele liturgische Elemente des christlichen Gottesdiens-
tes, die Lesung der Psalmen, fest formulierte Gebete, auch der 
liturgische Ablauf des Gottesdienstes, haben ihre Herkunft im 
Judentum. Im Jahres-Festkalender von Synagoge und Kirche 
gibt es zahlreiche Parallelen. Die Herkunft vieler christlicher 
Feste aus der jüdischen Tradition wird in der Gestalt, in der sie 
heute begangen werden, meistens nicht mehr deutlich. Wer 
Gottesdienste vorbereitet, leitet und feiert, sollte sich dieser 
Zusammenhänge aber bewußt sein und bei denen, die Gottes-
dienste und Festtage mitgestalten, das Bewußtsein für die ge-
schichtliche Herkunft von Glauben und Kirche aus Israel we-
cken.  
 
1.3.3  In der Feier des Abendmahls verkündigt die Kirche den 
Tod Christi, durch den Gott die Welt mit sich versöhnt hat. Sie 
bekennt die Gegenwart des auferstandenen Herrn und wartet 
auf seine Zukunft in Herrlichkeit. Das Abendmahl hat für die 
Identität der christlichen Gemeinde fundamentale Bedeutung; 
aber auch für die Abendmahlsfeier und -liturgie läßt sich deren 



80 

tiefe Verwurzelung in der jüdischen Gottesdienstpraxis zeigen. 
Indem die Feier des Abendmahls Vergebung der Sünden ge-
währt, Befreiung schenkt und Hoffnung auf eine umfassende 
Versöhnung und Erneuerung bezeugt, zeigen sich auch inhalt-
liche Entsprechungen zu jüdischen Vorstellungen, wie sie etwa 
in der Passafeier zum Ausdruck kommen. 
 
1.3.4  Gegenüber einer unreflektierten Übernahme jüdischer 
Gebete oder anderer Teile der jüdischen (gottesdienstlichen) 
Tradition ist allerdings Zurückhaltung angebracht. Eine solche 
Übernahme steht in der Gefahr, die Austauschbarkeit von 
Glaubensaussagen vorzuspiegeln. Darüber hinaus kann eine 
solche Übernahme als mangelnde Achtung gegenüber dem 
jüdischen Selbstverständnis und Versuch einer substituierenden 
Aneignung der Traditionen Israels verstanden werden.  
 
1.3.5  Empfehlungen 
– In den gottesdienstlichen Feiern kann die Nähe der christ-

lichen zur jüdischen Gottesdienstfeier sowie die Herkunft 
vieler gottesdienstlicher Elemente aus der Tradition Israels 
immer wieder bewußt gemacht werden.  

– Kirche und Israel bezeugen die Segnungen des Sonntags 
bzw. des Sabbats für die Menschen und die ganze Schöp-
fung; deshalb gilt es, die vielfältigen Dimensionen und 
Implikationen der Unterbrechung des Werktaglebens und 
deren heilsame Kraft zu verdeutlichen. Die sonntägliche 
Feier geschieht im Hören auf das Wort von der Gnade und 
dem Gebot Gottes; sie preist die Auferweckung Jesu, und 
sie preist zugleich Gottes gute Schöpfung, die die den 
Menschen gesetzten Grenzen kennt. Sie vergegenwärtigt 
die Befreiung aus Knechtschaft, die ungerechten Verhält-
nissen widerspricht, und sie vergegenwärtigt ebenso den 
Anbruch des Reiches Gottes, in dessen Geist wir jetzt 
schon handeln. 

 
 
 
 



81 

1.4  Kirchliche Ausbildung und Fortbildung  
 
1.4.1  Die Besinnung auf die Verbindung von Glauben und 
Kirche mit Israel hat Folgen für die Curricula kirchlicher Aus- 
und Fortbildung. Dabei spielt die Auseinandersetzung mit der 
Geschichte und den Traditionen Israels ebenso eine Rolle wie 
die Wahrnehmung des heutigen Judentums.  
 
1.4.2  Innerhalb der kirchlichen Aus- und Fortbildung wird das 
Christen und Juden Trennende so erörtert, daß Israel oder die 
Juden nicht als dunkle Folie benutzt werden, von der sich das 
Besondere des christlichen Glaubens dann positiv abheben 
kann.  
 
1.4.3  Die besondere Verbundenheit von Kirche und Israel 
findet innerhalb kirchlicher Ausbildung ihren Ort soweit mög-
lich im direkten Austausch mit Vertretern der jüdischen Ge-
meinschaft und ihrer Tradition. Die durch einen so gestalteten 
Austausch mit den Traditionen Israels gewonnene theologische 
Offenheit ermöglicht nicht zuletzt eine selbstkritische Reflexi-
on der eigenen exegetischen, dogmatischen und praktisch-
theologischen Tradition und Terminologie.  
 
1.4.4  In der kirchlichen Ausbildung, insbesondere im Vikariat 
und in den Schulen, aber darüber hinaus auch in ihrer Bil-
dungsarbeit überhaupt, schärfen die Kirchen das Bewußtsein 
für die Notwendigkeit einer Besinnung auf das Verhältnis von 
Kirche und Israel. Dies befähigt dazu, die eigene Identität zu 
bezeugen und zugleich in angemessener Weise von Israel zu 
reden.  
 
1.4.5  Empfehlungen 
– Die Kenntnis jüdischer Schriftauslegung und jüdischer 

Glaubenspraxis ist ebenso wie die explizite Reflexion der 
Israelbezogenheit der Kirche Bestandteil der theologischen 
Lehre in den kirchlichen Ausbildungsgängen. Deshalb 
wird empfohlen, wo immer möglich jüdische Dozentinnen 
und Dozenten – gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit 



82 

christlichen Theologinnen und Theologen – in die Ausbil-
dung einzubeziehen. 

– Studien- und Austauschprogramme an und mit jüdischen 
Ausbildungsstätten auf universitärer und anderer Ebene 
werden von den Kirchen aktiv unterstützt. Dies schließt 
die Ermutigung zur theologischen Spezialisierung auf das 
Gebiet des christlich-jüdischen Gesprächs, insbesondere 
die Kenntnis jüdischer Tradition und Geschichte, ein.  

– Pfarrerinnen und Pfarrer, Lehrerinnen und Lehrer werden 
ermutigt und unterstützt, wenn sie beispielsweise im Rah-
men eines Kontaktstudiums die Realität des Lebens in Is-
rael wahrnehmen wollen; die Kirchen schaffen Vorausset-
zungen dafür und bauen vorhandene Möglichkeiten weiter 
aus. 

 
 

2  Zur gemeinsamen Verantwortung von Christen und Juden 
 
In der Auseinandersetzung mit Diskriminierung, Rassismus, 
Antisemitismus und Fremdenfeindlichkeit sind Christen und 
Juden in den letzten Jahren an vielen Stellen gemeinsam aufge-
treten und wissen sich darin miteinander verbunden. „Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung“ – Themen, die 
im konziliaren Prozeß in vielen christlichen Kirchen besondere 
Bedeutung gewonnen haben, sind Anliegen und Hoffnungen, 
die Christen und Juden aufgrund der ihnen je eigenen Tradition 
bewegen. Im Kampf für die wachsende Verwirklichung von 
individuellen und sozialen Menschenrechten können sie Seite 
an Seite stehen. In den letzten Jahren gibt es in Europa viele 
Erfahrungen mit solchem gemeinsamen Engagement. Sie sind 
ermutigende Zeichen dafür, daß Schuld und Verletzungen nicht 
das letzte Wort behalten müssen, sondern daß – ohne die Ver-
gangenheit zu vergessen oder zu verdrängen – behutsam ge-
meinsame Schritte getan werden können. 
 
 
 

Schlußwort 



83 

 
Die Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft erkennen 
und beklagen angesichts der jahrhundertelangen Geschichte 
christlicher Judenfeindschaft ihre Mitverantwortung und 
Schuld gegenüber dem Volk Israel. Die Kirchen erkennen ihre 
falschen Auslegungen biblischer Aussagen und Traditionen; sie 
bekennen vor Gott und Menschen ihre Schuld und bitten Gott 
um Vergebung. Sie halten an der Hoffnung fest, daß Gottes 
Geist sie auf ihren neuen Wegen führt und begleitet. 
Die Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft bleiben 
aufgerufen, je an ihrem Ort und in je ihrer besonderen Situation 
das Gespräch mit Juden zu suchen, wo immer dies möglich ist. 
Im gemeinsamen Hören auf die Heilige Schrift Israels, das 
christliche Alte Testament, kann nach Wegen zum gegenseiti-
gen Verstehen gesucht werden. 
Das Nebeneinander von Kirche und Israel wird in der Ge-
schichte nicht durch ein Miteinander abgelöst (Röm 11,25-32). 
Das Zeugnis des Neuen Testaments lehrt, daß es Grenzen des 
theologischen Wissens und Redens gibt, die von Menschen 
nicht überschritten werden können. Mit den Worten des Apos-
tels Paulus (Röm 11,33-36) bekennt die Kirche: 
 

„O welch eine Tiefe des Reichtums, beides, der Weis-
heit und der Erkenntnis Gottes!  
Wie unbegreiflich sind seine Gerichte und unerforsch-
lich seine Wege! 
Denn ‘wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist 
sein Ratgeber gewesen?’  
Oder ‘wer hat ihm etwas zuvor gegeben, daß Gott es 
ihm vergelten müßte?’  
Denn von ihm und durch ihn und zu ihm sind alle 
Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit!  
Amen.“ 



84 

Themen der während der Lehrgespräche 
gehaltenen Referate* 

 
 
Die Israel-Dokumente der deutschen Kirchen seit 1945. Ergeb-
nisse und offene Fragen 
Dr. Ralf Hoburg, 5.12.1996 (Basel) 
 
Der jüdisch-christliche Dialog in Deutschland seit der rheini-
schen Synodalerklärung von 1980 
Prof. Dr. Heinrich Leipold, 5.12.1996 (Basel) 
 
Entwicklung und Fragestellungen im Zusammenhang mit der 
niederländischen Studie: „Israel, Volk, Land und Staat“ 
Dr. Andreas Wöhle, 6.12.1996 (Basel) 
 
Die Bedeutung Israels im jüdisch-christlichen Dialog aus der 
Sicht der Evang. Kirche im Rheinland 
Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, 17.4.1997 (Preetz) 
 
Exegetische Untersuchungen zum Israel-Begriff im Alten Tes-
tament 
Prof. M. Prudký, Prag, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Die Israel-Sicht des Neuen Testaments**  
Prof. Dr. Andreas Lindemann, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Volk Gottes und das jüdisch-christliche Verhältnis 
Prof. Dr. Simon Schoon, Niederlande, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Wodurch sehen sich Juden in ihrer Existenz und Identität heute 
infragegestellt? 
Stanislav Krajewski, Warschau, 18.9.1997 (Warschau) 
 

                                                 
*  Die Referate liegen größtenteils im Berliner Sekretariat schriftlich vor. 
**  Erschienen in: Wort und Dienst. Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule 

Bethel Bd.25, 1999, S.167-192. 



85 

Schrift und Tradition im Judentum. Hermeneutische Grundsät-
ze 
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem, 19.9.1997 (Warschau) 
 
Volk Gottes in geschichtlicher Pluralität 
Rabbiner Dr. Roland Gradwohl, Jerusalem, 19.9.1997 (War-
schau) 
 
Kirche als Volk Gottes an der Seite Israels*** 
Prof. Dr. Michael Weinrich, 20.9.1997 (Warschau) 
 
Das Potential des Begriffes „Bund“ für eine Neubestimmung 
des Verhältnisses zwischen Christen und Juden 
Prof. Dr. Jürgen Roloff, 26.3.1998 (Amsterdam) 
 
 

                                                 
***  Erschienen in: M. Weinrich, Kirche glauben. Evangelische Annäherungen 

an eine ökumenische Ekklesiologie, Wuppertal 1998, S.190-223. 



86 

Mitglieder der Lehrgesprächsgruppe 
„Kirche und Israel“ 

 
Delegierte 
 
Pfarrerin Lydie Cejpová, Böhmische Brüder* 

Pfarrer Jan Cieslar, Stellvertreter des Bischofs, Slezská církev 
ev. a.v. 

Pfarrer Dr. Ernst Michael Dörrfuß (Vorsitzender), Ev. Landes-
kirche in Württemberg* 

Oberkirchenrat Dr. Helmut Edelmann, Vereinigte Ev.-Luth. 
Kirche Deutschlands 

Prof. Daniele Garrone, Chiesa Evangelica Valdese 

Dr. Marianne Grohmann, Ev. Kirche A.B. in Österreich 

Prof. Dr. Eilert Herms, Vereinigte Ev.-Luth. Kirche Deutsch-
lands 

Oberkirchenrätin Cordelia Kopsch, Ev. Kirche in Hessen und 
Nassau* 

Pfarrer Dieter Krabbe, Reformierter Bund 

Prof. Dr. Heinrich Leipold, Ev. Kirche von Kurhessen-
Waldeck 

Prof. Dr. Andreas Lindemann, Ev.-ref. Kirche, Deutschland* 

Pfarrer Roman Lipinski, Ev.-ref. Kirche in Polen 

Oberkirchenrat Ernst Lippold, Evangelische Kirche in 
Deutschland 

Pfarrer Alain Massini, Eglises luth. et réf. de France 

Hans Vium Mikkelsen, Evangelical Lutheran Church of Den-
mark* 

Zbigniew Paszta, Ev.-Augsburgische Kirche in Polen 



87 

Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, Ev. Kirche im Rheinland 

Propst Jörgen Sontag, Nordelbische Ev.-Luth. Kirche* 

Rev. Henning Thomsen, Evangelical Lutheran Church of 
Denmark 

Rev. Dr. Hans Ucko, Exec. Sec., Office on Inter-religious Re-
lations / WCC 

Prof. Dr. Michael Weinrich, Lippische Landeskirche 

Pfarrer Dr. Gerard F. Willems, Vereinigde Protestantse Kerk in 
België 

Pfarrer Dr. Andreas H. Wöhle, Samen op Weg-Kerken, Nieder-
lande* 
 

 

Ständige Beraterin 
 
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem 
 

 

LKG-Sekretariat 
 
Präsident Dr. Wilhelm Hüffmeier (Leiter des Sekretariats) 

Pfarrer Dr. Ralf Hoburg (Geschäftsführer bis 1998) 

Kirchenrat Priv.-Doz. Dr. Helmut Schwier (Geschäftsführer)* 

 

 

 

 

__________________________________________________ 

*  Mitglieder der Redaktionsgruppe 



88 



89 

 
 

Church and Israel 
 
 

A Contribution from the Reformation Churches 
in Europe to the Relationship between 

Christians and Jews 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

The 5 th General Assembly of the Leuenberg Church Fellowship 
resolved unanimously on 24 June 2001: 

 
1. It thanks the Leuenberg Working Group “Church and 

Israel” for its work and for submitting the results of its 
doctrinal conversations. 

2. It adopts the results of the doctrinal conversations. 
3. It requests the churches to receive the results of the doc-

trinal conversations and to take them into account in Chris-
tian/Jewish dialogue and in their own work on the issue 
“Church and Israel”. 

 
 



90 

Introduction 
 

The 4th General Assembly of the Leuenberg Church Fellow-
ship adopted the study “The Church of Jesus Christ. The Con-
tribution of the Reformation towards Ecumenical Dialogue on 
Church Unity” in Vienna on 9 May 1994. At a central point in 
this study, in which the Reformation churches in Europe for the 
first time formulated a common understanding of the church, 
the nature of the church is described as the community of those 
who believe in Jesus Christ, from which the church derives its 
description of itself as the ‘people of God’. Since the expres-
sion ‘people of God’ reflects the way in which the people of 
Israel understands itself according to the Old Testament tradi-
tion, it is clear from the start that for the Church to describe 
itself as the ‘people of God’ raises the question of the prox-
imity  and the boundary between the Church and Israel. 

Consequently, the Leuenberg Study on the Church states ex-
pressly, “The relationship of Jews and Christians, of Israel and 
the church requires further doctrinal consultations among the 
churches participating in the Leuenberg church fellowship. The 
1994 General Assembly has therefore selected it as one of the 
three new themes of doctrinal conversations.” (p.103, note 3) 

The Executive Committee of the Leuenberg Church Fellow-
ship provided the doctrinal working group on ‘Church and 
Israel’ which was then formed with project guidelines contain-
ing four basic elements. 
1. “There is an inseparable connection between the election 

of the church and that of Israel, between the ‘old’ and 
‘new’ covenant. 

2. Their relationship to Israel is for Christians and the Church 
inseparably bound up with the foundation of their faith. 

3. In their encounter with the witness of the lives of Jews, 
Christians will discover both similarities and differences in 
the life of  Church and Synagogue. 

4. Lively dialogue between Jews and Christians requires that 
both sides affirm their testimony to the experienced truth 
of their faith and attend to each other in an effort to reach 
mutual understanding.”  



91 

According to these guidelines, the goal of the conversations 
was “to develop a common understanding among the churches 
of the Reformation on the theme ‘Church and Israel’”. It was to 
be in line with the criteria stated in the Leuenberg Agreement 
(38), namely to reflect the endeavour to make the “common 
understanding of the Gospel … relevant”, in this case “against 
the background of the special challenges of Christian-Jewish 
dialogue”. It was to be “open to dialogue between Christians 
and Jews as the basis for the promotion of mutual trust” and 
able to “prove its value in the proclamation, teaching and pas-
toral care of the churches”. And, finally, it was to “contribute 
towards ecumenical dialogue”. 

It is important to say something about the terms used in this 
study document. The term Israel refers to the Jewish people 
and to Judaism as a religious and ethnic entity, including some 
possibly contradictory self-definitions in the diverse branches 
of Judaism both in the past and in the present. When what is 
meant is Israel in a political sense, the study refers expressly to 
the State of Israel. 

In accordance with the project guidelines mentioned above, 
the doctrinal working group started from the particular contexts 
in which Christian/Jewish dialogue is taking place in the vari-
ous Reformation churches in Europe at the present time.  

Part I thus begins by making clear to what extent the signa-
tory churches to the Leuenberg Agreement are interested in a 
dialogue with Israel, the questions on which a consensus can be 
identified among them and where there are differences on indi-
vidual points (Part I, Sections 1 and 2). Since reflection on a 
new definition of the relation between the Church and Israel is 
not possible without a critical analysis of the biblical founda-
tion and of the contexts in the history of the churches, there is 
then a description of the historical development of the relation-
ship between the Church and Israel (Part I, Sections 3 and 4).  

Part II contains the necessary dogmatic reflection. Section 1 
begins by discussing the theological attempts already made to 
clarify the relation between the Church and Israel; then Section 
2 spells out its own definition of this relationship in various 
steps based on theological criteria. In Section 3 the insights 



92 

gained into the coexistence between the Church and Israel are 
expressed more concretely. 

The study leads up to some practical conclusions in Part III. 
Section 1 begins by indicating some specific fields of action by 
the churches and spells out some tasks. This part concludes in 
Section 2 with a statement about the responsibility Christians 
and Jews share for the world. The concluding remarks express 
the churches’ awareness of their guilt, with a request for for-
giveness and the hope that it will be possible to follow new 
paths. 

In order to compile this study, the delegates sent by more 
than 20 European churches gathered for seven consultations 
(Winter 1996 – Basle; Spring 1997 – Preetz; Autumn 1997 – 
Warsaw; Spring 1998 – Amsterdam; Autumn 1998 – Dresden; 
Spring 1999 – Prague; Autumn 1999 – Berlin). After a dis-
cernment procedure in the churches of the Leuenberg Fellow-
ship, the doctrinal conversation group met again in Rome in 
November 2000 for its eighth and final consultation in order to 
discuss over 30 reactions received and to incorporate their 
concerns. 

It was especially significant that Dr. Chana Safrai (Jerusa-
lem), professor for Jewish and Rabbinic Studies, was a regular 
participant in the meetings; the conference in Warsaw was also 
attended by Rabbi Dr. Roland Gradwohl (Jerusalem, now de-
ceased) and by Stanislav Krajewski (Warsaw). 

The titles of all the addresses given at the consultations are 
listed in chronological order in the Appendix. 
 



93 

Part I 
 

Israel and the Church 
 

1.  Theological and historical presuppositions 
 
1.1.  There are several reasons for defining the relationship 
between the Church and Israel. The Church is rooted in Israel. 
Israel’s Holy Scriptures constitute one part of the Christian 
Bible, the Old Testament. The Church is understood by faith as 
the community of people who believe in God’s saving act in 
Jesus Christ, namely the ‘body of Christ’; but the Church is 
also understood as the people of God chosen in Christ. Thus 
the Christian faith makes a statement about the Church which 
is in tension with Israel’s understanding of itself as the people 
of God. In the course of the history of the relation between the 
Church and Israel, this tension has had various consequences; 
periods of coexistence have been succeeded by periods of dis-
interest and often also of enmity and hatred. 
The churches look back on times of persecution of the Jews 
and especially on the Shoah, which exceeded all previous per-
secution in its programmatic brutality and intensity. The 
churches know that they failed in that situation; a number of 
churches in the Leuenberg Fellowship have therefore confessed 
their guilt towards Israel and their share of guilt in the Shoah in 
different ways and given voice to their failure. The churches 
failed because of indifference and fear, pride and weakness; but 
they also failed, above all, as a consequence of wrong interpreta-
tions of texts from the Bible and the terrible theological errors to 
which they led. Sometimes in Christianity there has been an idea 
that the rejection and devaluation of Judaism, even to the extent 
of overt anti-Semitism, could be considered an important as-
pect of how Christians understand themselves.  
If, in view of this past, we are able to come to a new, theologi-
cally responsible clarification of the relation between the 
Church and Israel, this will give the Church greater freedom 
and also constitute a theological enrichment and a deeper in-
sight into its own nature.  



94 

1.2.  The recommendations adopted by the General Assembly 
of the Leuenberg Church Fellowship at Strasbourg in 1987 for 
conducting the study “The Church of Jesus Christ” state, inter 
alia, that it should take account of “the relationship of the Chris-
tian community to the Jewish people within the framework of 
Reformation ecclesiology and from the perspective of our iden-
tity as a church”. The study presented in 1994 followed this 
instruction by including statements on the relation between the 
Church and Israel at several points. 
 
1.2.1.  The nature of the Church, its mission and its task were 
described in the following way (p.88). It is “God’s people cho-
sen in Christ, gathered and nurtured by the Holy Spirit, on its 
way through time towards its consummation in the Kingdom of 
God. The church has its origin and lasting foundation in this 
all-encompassing action of God.” The Church which faith thus 
understands as “God’s people chosen in Christ” has its source 
in Israel, historically regarded. But, despite the Christ event, 
Israel has not changed its view of itself as the people chosen by 
God’s action. God and his people Israel are linked by an indis-
soluble bond. This act of God’s election is expressed in the 
divine covenant, especially as described in the biblical account 
of the events on Sinai (Ex.19-24). The inseparable link be-
tween the election of the Church and the election of Israel as 
the people of God has been described from a Christian perspec-
tive in the study on the Church as follows (p.102). “As his 
people God has called Israel to faith (Is.7:9) and has shown it 
through his guidance the way to life (Ex.20:1-17; Deut.30:15-
20) and has in this way made it the light of the nations 
(Is.42:6). This promise to Israel has not been rendered invalid 
by the Christ event because God’s faithfulness upholds it 
(Rom.11:2, 29).” 
 
1.2.2.  In Chapter I of the study on the church (“The Nature of 
the Church as the Community of Saints”), Section 1.1. begins 
by speaking about the “justifying action of the triune God”. 
Under the heading “Election as the basis for the mission of the 
church – the church as the people of God”, Section 3.1. deals in 



95 

greater detail with the conception of the Church in the light of 
certain biblical statements. God has “chosen us in Christ before 
the foundation of the world” (Eph. 1:3-6). Then, referring to 
Ex. 19:5f, it states expressly that “this election of the Church is 
inseparably connected with the election of Israel as the people 
of God”. The study speaks about the “church as the people of 
God (I Peter 2:9f.)” as the “community of believers called by 
Christ from among Jews and Gentiles alike (Rom.9:24)” 
(p.102). And then in this context it includes a note containing 
the sentence quoted above in the introduction about the neces-
sity of doctrinal conversations on this issue. 
 
1.2.3.  Chapter II of the study on the church (“The Community 
of Saints in Today’s Society”) begins in Section 3 (“The 
churches in dialogue”) by speaking about the dialogue with 
Judaism (3.1.) prior to the sub-section on “Dialogue with other 
religions” (3.2.). One of the statements made there is (p.115), 
“To be the church means for the churches of the Reformation 
in biblically rooted priority to examine their relationship to 
Judaism. Dialogue with Judaism is an indispensable necessity”. 
Then, after recalling the painful history for the Jews of the rela-
tionships between the Church and Israel, it goes on to state, “A 
thorough analysis of the painful and burdening history of the 
relationship of Jews and Christians has become a central task 
for all churches. Where the gospel of the grace of God in Jesus 
Christ is abused to justify the ‘reprobation’ of Israel or indif-
ference towards the fate of the Jewish people the gospel itself 
is called into question as the foundation of the existence of the 
church. The relationship with Israel is therefore for Christians 
and for the churches an indispensable part of the foundation of 
their faith.” Before going on to speak concretely about dia-
logue, the study then observes, “The existence of Judaism is for 
the church a sign of God’s faithfulness to his promises on 
which the church itself also depends in view of its manifold 
failures, especially in its relationship to the Jews.” 
 
1.2.4.  The Church Study makes a quite deliberate distinction 
between dialogue with Judaism and dialogue with other relig-



96 

ions. On “dialogue with other religions” it states that faith must 
“criticize all worship of alien gods and all institution of alien 
ideologies”, also within the church itself. However, faith in the 
God who is active in Jesus Christ makes it possible, “in spite of 
the critique of religion, to perceive the objective and meaning 
in the rituals and imagery of other religions, even to discern 
aspects of truth in their worship and understanding of the Di-
vine”, although “syncretistic harmonizations” in the sense of “a 
new super-religion” are always excluded for the Christian faith 
(p.118). Precise theological reflection on the fundamental dif-
ference between the dialogue with Judaism and the dialogue 
with “other religions” or with “other world-views” (3.3.) is 
lacking from the study on the church. This study on “Church 
and Israel” has therefore been undertaken because the relation 
between the church and Israel belongs to ecclesiology and is 
thus an immediate aspect of the identity of the church; the 
question of the relation to other religions must be examined at 
some other point. 
 
1.3.  When Christians speak of the continuing election of Is-
rael, this includes recognising the Jewish people as the people 
of God. On the other hand, however, one cannot take for 
granted that the Church can describe itself as the ‘people of 
God’. Even when the emphasis on the continuing election of 
Israel is maintained, the Jews can still feel it presumptuous of 
the Church to understand and describe itself as the ‘people of 
God’. In any case, if the Church sees itself as ‘people of God’, 
it cannot ignore its special relationship to and link with Juda-
ism. 
The inter-relationship between the Church and Israel, which is 
based on the way each understands itself as ‘people of God’, is 
not a marginal question for the Church or for Christian theol-
ogy. On the contrary, it concerns a central element of Reforma-
tion ecclesiology which is derived from the action of God. The 
foundation of the Church’s faith makes it dependent on Israel 
and therefore its relation to Israel is “an indispensable part of 
the foundation of [its] faith” (The Church of Jesus Christ, 
p.115). That is an insight which belongs to the Christian faith. 



97 

But a Christian theological statement on Israel as the people of 
God must respect the fact that Israel describes itself as the 
‘people of God’ in its own way. However, these two statements 
about Israel do not necessarily have to agree with one another. 
 
1.4.  The life of Judaism today is still marked by the Shoah, 
even after more than fifty years. The Shoah constitutes a last-
ing challenge to the churches and their theology. It is a task for 
all the churches in Europe, including those whose members did 
not participate in the Shoah. The Shoah continues to demand 
permanent theological self-examination and renewal; it com-
pels us to investigate the causes of the hatred of Jews which 
repeatedly breaks out anew and of the anti-Semitism which is 
still found even today. This self-examination must demonstrate 
willingness and readiness for penitence and conversion. 
 
 

2.  Encounters between the Church and Israel 
in the Reformation churches of Europe 

 
2.1.  There is an immediate connection between the responsi-
bility and guilt ensuing from history and the theological neces-
sity residing in the nature of the Church for an appropriate 
definition of the relation between the Church and Israel. Both 
aspects must be taken into account, each in their own way. The 
following considerations are intended to provide a forum for 
further reflection and for future conversations at the level of the 
Leuenberg Fellowship. To this end, it is necessary to become 
aware of the discussions in which the individual churches have 
been involved to varying degrees of intensity and to start a 
dialogue within the Reformation churches themselves. 
 
2.2.  The General Assembly of the Leuenberg Church Fellow-
ship meeting in 1994 in Vienna appealed to the Reformation 
churches in Europe to consider the results of theological reflec-
tion on the relationship between the Church and Israel obtained 
by individual churches, and themselves to seek, promote and 
intensify the dialogue with Israel. This also implies the chal-



98 

lenge to go beyond what has been achieved so far and find a 
definition of the relation between the Church and Israel which 
can be jointly supported in common responsibility by all the 
Reformation churches. 
 
2.3.  In the past, reflection on their own encounter with Israel 
has taken very different forms in the Reformation churches of 
Europe. In the context of Jewish/Christian dialogue one can 
observe a wide range of experiences, developments and ten-
dencies. In many European churches, it was only after 1945 
that an encounter between Christians and Jews took place on an 
official level. This was associated with reflection on the causes 
of Christian alienation from Judaism and even of hostility to 
the Jews, and also with theological reflection on how individ-
ual churches understood themselves over against Israel.  
The following paragraphs reflect the reports provided by the 
churches which responded to our inquiry on this point. The 
approaches of the individual churches in their own historical 
contexts show how they describe the encounter between the 
church and Israel. This brief review attempts to shed light on 
different emphases and characteristic developments. 
 
2.3.1.  In Poland in the 20’s and 30’s of the 20th century there 
was a “Barbican” Mission which aimed to convert Jews to 
Christianity. After World War II it took the Polish Reformed 
Church several years to deal with the memories of the occupa-
tion period – the period when the parish house and church in 
Warsaw were surrounded on all sides by the Jewish ghetto. In 
addition to efforts to rebuild the church, there were endeavours 
to establish contact with Judaism in a new way. The magazine 
“Jednota” (Unity) discussed the question whether a religious 
dialogue between Christians and practising Jews was possible. 
In 1995 the synod of the Evangelical Reformed Church in 
Poland adopted a statement on the anniversary of the liberation 
of the concentration camp at Auschwitz. 
 
2.3.2.  In the constitution of Norway Jews were excluded from 
the realm from 1814 to 1851 (with no right of residence), but 



99 

thereafter they became a lively minority although not always 
accepted. Interest in the Jews and solidarity with them and the 
state of Israel have become very strong in the Church of Nor-
way, especially since World War II and the German occupation 
of Norway. In 1942, although late, the church voiced the first 
public criticism of the deportation of the Norwegian Jews. 
Solidarity with the Jews also developed as a result of encounter 
with Jews through the mission to the Jews. The Jewish congre-
gations in Norway today are small but play a part in the public 
debates on culture and religion. The Church of Norway has had 
a permanent dialogue commission with the Jewish congrega-
tions in Norway since 1996. 
 
2.3.3.  In Denmark the attitude of the church authorities to the 
Jews was consistently anti-Jewish from the establishment of 
the first synagogues (end of 17th century) until the 19th century. 
However, the government was more tolerant; in 1814 the Jews 
were granted equal civil rights, 35 years before general reli-
gious liberty was introduced. When the German occupying 
power wanted to arrest and deport the Jews in 1943, a pastoral 
letter was read in services referring to the Bible and to con-
science and expressly condemning the persecution of the Jews. 
With the support of the population about 94% of the 8000 
Danish Jews escaped to Sweden. After World War II the rela-
tionship between church and synagogue was always harmoni-
ous although there was no closer contact. Up to the present the 
chief rabbis have provided information about Judaism through 
personal contacts and numerous lectures in church congrega-
tions. However, there is no official forum for conversations 
between the established church and the congregations of the 
Jewish faith. 
 
2.3.4.  In the churches in the Netherlands, where, following the 
Synod of Dordt in the 17th century, close direct contacts with 
Rabbis were already a reality, an autonomous conception of the 
relation between Christians and Jews evolved. A special inter-
est in the Old Testament and the practice of singing the psalms 
at Sunday worship had prepared the ground for an interest in 



100 

the meaning of Israel to develop, and this was clearly ex-
pressed by certain theologians at the end of the 19th century. In 
the forties of the 20th century, there was a struggle over the 
subject of “Judaism as a question/challenge to the Church” and 
of “Edda and Torah” which soon became a burning issue. The-
re was a growing conviction that the relation between the 
Church and Israel differed from the Christian relationship to 
other religions and, in particular, that one could not speak 
about Israel’s being “disinherited”. The significance of theo-
logical reflection on the relationship to Israel in the present was 
underlined by the study ‘Israel, People, Land and State’ of the 
‘Hervormde’ synod of 1973. In 1995 further reflection under 
the same heading was forwarded to the congregations as an 
interim report. 
 
2.3.5.  In Italy the relations between Jews and Protestants are 
marked by the fact that Jews and Waldensians were for centu-
ries the two religious minorities that suffered discrimination 
and persecution but were never wiped out or assimilated; in 
1848 both were emancipated (“parallel fates”). In the 19th cen-
tury there was widespread philo-Semitism among Italian Prot-
estants, marked by a literal interpretation of certain biblical 
promises about the end of the diaspora and Israel’s returning to 
the Promised Land; not least for this reason, the Italian Protes-
tants were impervious to anti-Semitism and provided assistance 
to persecuted Jews, even though their general assemblies and 
church authorities never officially condemned the racial legis-
lation. Direct contacts between Protestants and Jews came 
about mainly after World War II, both in the framework of 
their common interest in the defence and protection of the 
rights of minorities and in a pluralist society, and also in the 
context of dialogue between Jews and Christians. 
 
2.3.6.  Protestantism in France, which had lived with the his-
torical experience of persecution and exile and had been nouri-
shed by concentrated reading of the Bible and especially of the 
Old Testament, always felt close to Judaism. In 1942, the Re-
formed Church, under the influence of Karl Barth’s theological 



101 

thinking, took a stand against the racial legislation of the Vichy 
government; the Protestant population often expressed solidar-
ity with the Jews. After the war, the Protestant Federation in 
France established a commission with the task of examining 
and reflecting on the relationship with Judaism; however, none 
of the French churches has officially taken up the question of 
how Christians may have shared responsibility for the Shoah. 
The Reformed Church in Alsace-Lorraine gave a general intro-
duction to the question under the heading “The Jewish roots of 
the Christian faith” at its synod of 1990 in Saint-Louis. 
 
2.3.7.  In Switzerland a bitter theological disagreement arose in 
1941 in the context of the “Agency to assist the Confessing 
Church in Germany” over the understanding of John 4:22 
(“Salvation comes from the Jews”). One group understood the 
sentence as a statement about the past: “Salvation came …” to 
the church from the Jews who have now been rejected; another 
group read the statement “Salvation comes from the Jews” to 
mean that the church thus has a permanent connection with the 
people of Israel. A representative gathering of the church fi-
nally declared in credal form: “Since scripture says, ‘Salvation 
comes from the Jews’ (John 4:22), anti-Semitism cannot be 
reconciled with membership of the Christian church.” 
 
2.3.8.  In the Church of the Czech Brethren in the Czech Re-
public, a process of careful reflection and effort has been under 
way for a long time to obtain theological clarification and a 
practical improvement of the relationship with the Jews. The 
Czech Brethren are thus associated with the efforts of the other 
Reformation churches. Here, they have been able to pursue an 
intention which is recognisable in the work of the Czech Bible 
translators and exegetes during the Reformation period as well 
as in the present.  
 
2.3.9.  As a consequence of the extermination of Jews organ-
ised by Germans during the period of the National Socialist 
regime, the Protestant churches in Germany feel they have a 
special duty to Israel. A pointer to the future came from the 



102 

synod of the Evangelical Church in Germany (EKD) meeting 
in Berlin-Weissensee in 1950. For the first time, it referred to 
the share of guilt which the Evangelical Church had brought 
upon itself in relation to the Jews under the Nazi regime, stated 
that the church had done wrong “by silence and omission”, and 
confessed its belief “that God’s promise for his chosen people 
Israel has remained in force, even after the crucifixion of Jesus 
Christ”. Ever since the Kirchentag in Berlin in 1961, conversa-
tions with Jews have continued to take place at every Kirchen-
tag. It is not least to such conversations that the three studies 
“Christians and Jews” of 1975, 1991 and 2000 are indebted. 
The study “Christians and Jews II” notes a “basic consensus” 
which has meanwhile been reached and comprises the “rejec-
tion of anti-Semitism” and the “admission of a Christian share 
of responsibility and guilt for the holocaust”; emphasis is given 
to “the inseparable bond between the Christian faith and Juda-
ism” and to “the lasting election of Israel”, and there is refer-
ence to the “importance of the state of Israel”. 
In the individual regional churches in Germany, the results of 
theological reflection and of dialogue with Israel have been 
received and implemented in different ways; special mention 
must be made here of the resolution adopted by the synod of 
the Evangelical Church in the Rhineland in 1980. Since then, 
many regional churches have adopted statements on the rela-
tionship between Christians and Jews. In some cases, the deci-
sion was made to include a reference to the lasting election of 
Israel in church constitutions. Some German regional churches 
have voiced a clear repudiation of any kind of mission to the 
Jews. 
 
2.3.10.  In 1998, the General Synod of the Evangelical Church 
in Austria adopted a detailed declaration with the title “Zeit zur 
Umkehr” (Time for conversion). It states that the churches 
shared responsibility for the Shoah and that they are aware of 
their duty “to resist any form of social or individual anti-
Semitism”. In this connection, it says, “Since out of pure grace 
God’s covenant with his people Israel continues until the end 



103 

of time, mission among the Jews has no theological justifica-
tion and should be rejected as a church programme.”  
 
2.3.11.  The Church of Scotland has pointed out that it has not 
experienced occupation as a consequence of war or totalitarian 
domination nor has it been confronted with the extremes of 
anti-Semitism. In Scotland very small Jewish congregations 
exist in a few parts of the country. In general, relations between 
the Church of Scotland and its Jewish neighbours are good. 
 
2.4.  The churches give differing answers to the question of a 
theological interpretation of the state of Israel. In some of the 
statements, the establishment of this state in 1948 is seen ex-
pressly as a historical sign of God’s faithfulness to his people; 
other statements say nothing theological about the state of 
Israel. There is a far reaching consensus that a careful distinc-
tion must be made between the biblical promises of the land to 
Israel and the secular state of Israel. In the Austrian statement 
of 1998 to which we have referred, the hope is expressed that 
“this state will establish lasting peace with its neighbours – 
especially the Palestinian people – in mutual respect for the 
right to a homeland, so that Jews, Christians and Muslims can 
live together in peace”. 
 
2.5.  The question of the significance of Jews who confess 
Jesus Christ, especially those who, as Christians, still feel 
committed to their Jewish background and tradition, has rarely 
been raised. This is also linked with a recognition of the danger 
of setting at risk the trust that has developed in encounters 
between Jews and Christians. Many of the theological state-
ments on the relation between the Church and Israel see the 
Christian Church implicitly or explicitly as the “Church of the 
nations” without giving any further thought to people of Jewish 
descent. On the other hand, the synod of the Evangelical 
Church in Germany stated in November 2000, “The New Tes-
tament witnesses to a church of Jewish and Gentile Christians. 
We see our Christian brothers and sisters of Jewish descent as 



104 

witnesses to our indissoluble link with God’s people, Israel, 
and its continuing election.” 
The question whether and in what way witness to God’s recon-
ciliation with the world brought about by Christ also relates to 
Israel, is frequently not mentioned. It is precisely this question 
which disturbs Jews and endangers the dialogue; hence many 
church statements avoid referring to this issue; others underline 
that witness to Christ is intended for the whole world. 
 
2.6.  The history of the Reformation churches has often been 
closely linked in Europe with the history of the individual 
nation states. The historical responsibility of the churches and 
of individual Christians has been understood here in different 
ways. In some countries the churches were so closely related to 
the state that they supported a state policy directed against the 
Jews, or at least refrained from any criticism of it. There have 
also been churches that were sometimes oppressed and perse-
cuted as religious minorities like the Jewish community, but 
without developing a positive interpretation of Judaism or 
showing any active solidarity with the Jews. 
Both points must be made. Germany and Christians in Ger-
many have a special responsibility because of the National 
Socialist period; but all the churches share in the special history 
of European guilt towards Israel, wherever they failed clearly 
to oppose anti-Semitism or even, on the contrary, directly or 
indirectly encouraged it. 
 
 

3.  Israel and the Church in the context  
of the biblical heritage 

 
3.1.  The need to reflect on the relationship between the Church 
and Israel is a consequence of the very beginnings of Christian-
ity. The biblical texts referring to these beginnings do not only 
speak of the historical origin of the Church and thus of the 
historical relation with Israel; they also form the starting point 
and critical point of reference (fons et iudex) for all theological 
reflection. 



105 

3.2.  Israel’s Holy Scriptures, the Tenak (Torah, prophets and 
‘writings’), witness to the story of God, the Creator, who chose 
his people Israel and led it through history. This history begins 
with the election of the fathers and mothers. The Holy Scrip-
tures give an account of the liberating exodus of the people 
from Egypt and of how God gave them the Torah on Sinai, of 
the gift of the land and the development of the state. The his-
tory to which these Scriptures witness continues through the 
Babylonian exile and the return to the land with the construc-
tion of the second temple. One aspect of this history is that a 
major part of the people lives in the diaspora. The preaching of 
the prophets in the context of this history of God with Israel 
reflects experiences of salvation and judgment, experiences of 
hope and delivery. At the same time, the texts of the Bible 
point to the breadth of human life in the world, the experience 
of life and death. 
 
3.3.  According to the witness of the New Testament, one part 
of this history of God with his people Israel is the life and work 
of Jesus of Nazareth. Jesus proclaimed the nearness of the 
coming sovereignty of God. Jesus was and remained a Jew. His 
concern was that the will of God be implemented directly; in 
this sense, he belonged to the tradition of the biblical prophets. 
Simultaneously, he claimed to reveal the true intention of the 
Torah; in this way he represented the tradition of the doctors of 
the law and wisdom teachers. But, in particular situations, he 
also claimed to be able to question certain views of the reli-
gious tradition and specific statements in the contemporary 
interpretation of the Torah in the framework of the coming rule 
of God. Thus Jesus provoked a conflict with the religious and 
political authorities of his time. Tradition implies this, for ex-
ample, when referring to how Jesus dealt with the Sabbath 
commandment (Mk. 2:23-28), his criticism of the distinction 
between ‘pure and impure’ (Mk. 7:1-23), his rejection of the 
practice of divorce (Mk. 10:2-12) and above all his proclama-
tion that God’s sovereign rule was near (Lk. 6:20; 10:9). Jesus’ 
death on the cross, however much it may have involved misun-



106 

derstanding and human error, was a consequence of his preach-
ing and his life. 
 
3.4.  Jesus’ death did not mean the end of him; the Christian 
faith confesses and witnesses that the crucified Jesus did not 
remain in death but God raised him from the dead. The circle 
of those who had followed Jesus as his disciples in Galilee and 
Jerusalem soon gave voice to the confession: Jesus is risen 
from the dead (Lk. 24:34). They proclaimed their faith: God 
has raised Jesus from the dead (Rom. 10:9) and has thus af-
firmed the way of the crucified one; that was the evidence that 
the earthly Jesus had an incomparable authority. The risen 
Jesus was believed in biblical, Jewish titles of power to be the 
Lord, the Messiah, the Christ. Using biblical “Old Testament” 
categories, his dying was understood as a vicarious death for 
the sins of humankind (Rom. 3:25), as a death “according to 
the scriptures”, as stated in the confession of faith quoted by 
Paul in I Cor. 15:3b. Those who believed in the raising of Jesus 
took this message to their own people, Israel. 
 
3.4.1.  The first “Christians” were Jews; they were convinced 
that the same God, who had created heaven and earth and had 
led Israel through history, had now acted in and through Jesus 
Christ. They expected the risen One to come again soon from 
heaven. In that connection, they also expected the final judge-
ment and the beginning of the new creation. They thus under-
stood the raising of Jesus as an eschatological event. Believing 
in Jesus’ resurrection and relying on the experience which they 
had had of the presence of God’s spirit (Acts 2), they felt justi-
fied in following new ways. This was especially evident in the 
group around Stephan, which maintained a certain critical 
distance from the religious tradition connected with the Torah 
and the temple in Jerusalem (Acts 6-7). 
 
3.4.2.  The Jews who believed God had raised Jesus naturally 
saw themselves as part of the people of Israel. But at the same 
time, like, for example, the Jewish community living at that 
time at Qumran by the Dead Sea, they also felt they were a 



107 

special community within Israel. What God had done for the 
crucified Jesus was, in their view, the goal of God’s history. 
That was a statement of faith which constituted a challenge to 
the way the Jewish majority understood itself.  
 
3.4.3.  The Jews who believed in the raising of Jesus saw them-
selves in a special way as “community, church”, as ‘ekklesia’ 
(Acts 8:3).  
 
3.4.3.1.  The word ‘ekklesia’ can refer to the individual con-
gregation or to the church as a whole and be translated that 
way. In the Greek translation of the Hebrew bible, ‘ekklesia’ 
refers to the religious community of Israel. In everyday Greek 
the word was used for the political assembly of the commune; 
in order to distinguish this from its particular understanding of 
itself, the church adopted Old Testament language and empha-
sized that it was “God’s community” (Gal. 1:13 and very often; 
it is only in Rom. 16:16 that Paul speaks of the “churches of 
Christ”). By emphasizing the connection with God, the church 
made clear that it was not the product of its own decision but 
owed its existence to its divine calling. 
 
3.4.3.2.  The image frequently used in classical times of the 
community as a “body” was applied by Paul to the Christian 
congregation (I Cor. 12; cf. Rom. 12:4-8). At one point he even 
describes the Christian community of the body, in which all the 
members perform different functions but enjoy the same rights, 
as the “body of Christ” (I Cor. 12:27). The study “The Church 
of Jesus Christ” states in this connection (p.90), “The biblical 
image of the body expresses how the church lives and in what 
it has its continued existence. The church is the community of 
persons whose unity among themselves is based on their unity 
with Christ (I Cor. 12:12f). The community of the members 
draws its life from the fact that they all equally contribute to 
the building of the church in accordance with the diversity of 
their God-given talents (I Cor. 12:12-31; Rom. 12:4-8).” Talk-
ing about the body of Christ indicates that the congregation is 
to be understood as the community in which the risen and ex-



108 

alted Christ is present as the Lord who determines the way in 
which the believers live. In the letters to the Colossians and the 
Ephesians, this image is further developed to describe the 
church as the body and Christ as the head of this body. 
 
3.5.  The fact that the Jews who believed in Christ saw them-
selves as the ‘church of God’ did not separate them from the 
people of Israel. The believers in Christ were and remained 
Jews. They lived in the expectation that the other Jews would 
also become convinced of the truth of confessing Christ. This 
caused conflicts between the Jews who believed God had rai-
sed the Crucified One and other Jews who ignored or rejected 
this message. The latter, who certainly formed the vast majori-
ty, tried in various ways to silence the believers in Christ. Paul 
says of himself that, as a Pharisee, he tried to put a violent end 
to the Jesus movement, “to destroy the church” (Gal. 1:13-14; 
cf. I Cor. 15:9). Being converted from this practice of persecu-
tion also signified for Paul that he was called to proclaim the 
gospel. 
 
3.6.  The Jews who believed in Jesus’ resurrection came to 
recognise that the message of Christ was to be preached not 
only within the people of Israel but also beyond it to the na-
tions, the “Gentiles”. The account of the conversion and bap-
tism of the centurion Cornelius by the Apostle Peter (Acts 10) 
describes vividly how the traditional distinction between ‘pure’ 
and ‘impure’, and thus also the distinction between Jews and 
Gentiles, lost their central importance in the context of mission. 
The Apostle Paul, called by God to be the preacher of the gos-
pel of Christ to the Gentiles (Gal. 1:15-16), bases his right to 
mission to the Gentiles not only on his special missionary 
commission (Gal. 1:15-17) but also on the statement that the 
One God is not only the God of the Jews but also the God of 
the Gentiles (Rom. 3:29; cf. Rom. 15:8-11). That is how the far 
from undisputed decision came to be taken that believers in 
Christ who came from the nations did not need to become 
Jews, and thus did not have to follow the special requirements 
of the Torah which determined the identity of the people of 



109 

Israel, especially circumcision, in order to be able to belong to 
the ‘church of God’. But at the same time it is repeatedly em-
phasized especially in Acts, that Paul in his missionary preach-
ing first addressed the people in the synagogues. The church 
became a community in which members of the people of Israel 
and people from the nations should be and were able to live 
together. They were united by the faith that God had been at 
work in Jesus of Nazareth and that God was active in Jesus 
Christ at present. Thus baptism made it a reality that “Jews and 
Greeks, slaves and free men, men and women” formed a unity 
in Christ (Gal. 3:28). 
 
3.7.  In the last third of the 1st century of the Christian era, at 
the latest those from the nations who believed in Christ (“Gen-
tile Christians”) outnumbered the believers in Christ from the 
people of Israel; it became increasingly difficult for the “Jew-
ish Christians” who still followed the Torah to maintain and 
practise their Jewish identity, including obedience to the com-
mands of the Torah. A process started in the course of which 
the Jewish Christians committed to the Torah became more and 
more marginal in the church. The point which Paul in particu-
lar had stressed, that the church was always made up of both 
Jews and Gentiles, tended to be forgotten. At the same time, 
the majority in the church no longer saw themselves in continu-
ity with the biblical or the contemporary Israel; they began to 
view themselves more as the replacement of Israel. Even in the 
letter to the Hebrews there is the idea that the “First Covenant” 
with Israel should be seen as something by the Christ event 
(Heb. 8:6-13). In Matthew’s Gospel the historical event of the 
destruction of Jerusalem and its temple by the Romans in 70 
A.D., is interpreted as God's punishment for the disobedience 
of the Jews (cf. Matt. 21:43; 22:7). 
 
3.8.  Simultaneously, a clear distinction was evolving between 
Jews and Christians in their use of the Hebrew Scriptures. The 
Christian church which existed predominantly outside Judaea 
and Galilee, especially after the first Jewish/Roman war (66-
70/73 A.D.), stuck to the wording and scope of the Greek ver-



110 

sion of the biblical texts (“Septuagint”) used in the Jewish 
diaspora. On the other hand, Rabbinic Judaism, which was 
becoming normative, opted to recognise as binding only the 
biblical writings preserved in Hebrew and Aramaic, from 
which new Greek translations were then made. 
 
3.8.1.  Accordingly, books such as Ecclesiasticus or the Wis-
dom of Solomon and historical works like the books of the 
Maccabees were recognised by the Christian church as part of 
the Bible but not by Judaism. In addition, Rabbinic Judaism 
further developed the conception of the “oral Torah” entrusted 
to Moses on Sinai together with the written Torah.  
 
3.8.2.  The Latin translation of the bible, the Vulgate, included 
further writings in addition to the Septuagint; so the difference 
became greater, although the translator of the Vulgate, Jerome, 
did not base himself on the Greek but, wherever possible, on 
the Hebrew versions of the scriptures. 
 
3.8.3.  Martin Luther in his translation of the Bible adopted the 
humanist principle that one should go back “to the sources” (ad 
fontes) and took the original Hebrew text of the Old Testament 
as his basis; he therefore considered the writings that had only 
been handed down in Greek to be “Apocrypha” and of lesser 
value, although he kept them in all the editions of the Bible. 
This then meant the unity of the biblical canon no longer ex-
isted on the Christian side, because the Roman Catholic Church 
stuck to the Vulgate.  
As in the case of the New Testament, where Luther departed 
from tradition and moved three letters (the letter to the He-
brews, and the letters of James and Jude) for theological rea-
sons to the end before the Revelation of John, he also had theo-
logical reasons for choosing an order for the books of the Old 
Testament which differed from the Hebrew Bible. Thus the Old 
Testament in Luther’s version closes with the books of the 
twelve prophets, and hence the eschatological promises of the 
book of Malachi (Mal. 3:23f): “Behold, I will send you Elijah 
the prophet before the great and terrible day of the LORD 



111 

comes. And he will turn the hearts of the fathers to their chil-
dren and the hearts of the children to their fathers, lest I come 
and smite the land with a curse.” The clear theological conse-
quence is that the beginning of the New Testament, with Jesus’ 
genealogy in the first chapter of the Gospel of Matthew and the 
tradition of understanding John the Baptist to be Elijah, follows 
straight on from these prophetic promises. By contrast, the 
collection of Israel’s Holy Scriptures ends, also with a clear 
theological intent, with the Books of the Chronicles which 
belong to the ‘writings’ and conclude with the edict of the 
Persian king, Cyrus, which made it possible for the Israelites to 
return from captivity in Babylon to Jerusalem and to rebuild 
the temple (II Chron. 36:23): “To every man of his people now 
among you I say, the LORD his God be with him, and let him 
go up.” 
 
 

4.  The historical development of the dividing line 
between the Church and Israel 

 

4.1.  The Jews who believed in Jesus’ resurrection, as well as 
those from the nations who believed in Christ, initially saw 
themselves as fully part of the history of the biblical people of 
God, Israel. Therefore it was also natural for them to use the 
Holy Scriptures recognised by the people of Israel as authentic 
witness to God. They read these scriptures, like other Jewish 
groups of that time, as applying to their own group and their 
own faith. The scriptures helped them to understand the experi-
ence of Easter. As believers, they saw how the statements of 
these writings pointed to Christ; and they saw themselves as 
being in continuity with the history of God with his people to 
which these writings witnessed.  
Hence, the biblical expression ‘people of God’, that was char-
acteristic of how Israel understood itself, was also understood 
as applying to the community of those who believed in the 
raising of Jesus; a corresponding direct use of this formulation 
is found at two places in the New Testament (I Peter 2:9-10; 
Titus 2:14; cf. Rom. 9:25). But at the same time this implied 



112 

that the early Christian church was beginning to see itself as 
the only true people of God. Nevertheless, the other members 
of the people of Israel were still invited to believe that God had 
raised Jesus from the dead, because this faith was understood 
as continuing participation in a history that was unbroken, 
though believed to have been renewed by God’s action. 
 
4.2.  Nevertheless, the history of the relation between the 
Church and the people of Israel very soon became a history of 
separation. Some statements in the Gospel of John lead us to 
suspect that Jews who confessed Jesus were excluded from the 
synagogue (John 9:22; 16:2). But soon this line was drawn on 
the side of the church too, to the point of  contempt and finally 
even of open hostility and hatred, even though in the first three 
centuries this did not yet entail a physical threat to the Jews.  
Initial signs of this development can already be found in the 
anti-Jewish statements of a number of New Testament writings 
(cf. I Thess. 2:14-16; Matt. 21:33-44; 27:25; John 8:44f.). Here 
it should be recalled that people like the Apostle Paul and the 
Evangelists Matthew and John were Jews themselves. With 
their polemical delimitations from the Jews who did not be-
lieve in Christ, they claimed their own continuity in the Jewish 
tradition and tried to deny this continuity to the other Jews; in 
this sense this was initially an internal Jewish conflict. In fact, 
it can even be described as historically amazing that anti-
Jewish polemics are found to such a limited extent in the New 
Testament. An extremely  polemic document, like the “Letter 
of Barnabas” written in the 2nd century, which has actually 
been ascribed to one of Paul’s companions, was not included in 
the New Testament by the church. 
 
4.3.  During the first three centuries, Rabbinic Judaism paid 
little attention to the church and Christianity, whereas on the 
Christian side, alongside attempts to woo the Jews, there were 
also extremely sharp polemics against them. On the one hand, 
numerous Christian writings “against the Jews” were compiled; 
but, on the other, the church to a large extent lost interest in 



113 

even taking note of contemporary Judaism as an entity which 
existed historically and was of theological significance. 
 
4.3.1.  When, in the course of the 4th century, the state persecu-
tion of Christians in the Roman Empire came to an end and 
Christianity was first recognised and then became the state 
religion from 381 A.D. onwards, the political interests of the 
Roman emperors combined with the theological judgments of 
the church to form a generally unholy alliance against the Jews. 
In the Roman collection of laws, the Codex Theodosianus, of 
the year 438, special legal requirements for the Jews were laid 
down for the first time. Their civil rights were restricted and 
they were excluded from holding public office. However, 
unlike the “Gentiles” and the Christian heretics, the Jews re-
tained the right to reside in the Roman Empire. 
 
4.3.2. In the following centuries in Europe there were also 
longer periods of predominantly peaceful coexistence between 
Christians and Jews. European rulers provided protection for 
Jews, not least in their own political and economic interest, 
granted them the freedom to engage in trade and commerce, 
access to service at court and civil rights. Many Jewish congre-
gations were formed. In Mainz, Troyes and Worms the Talmu-
dic schools became centres of Jewish culture and learning. The 
first crusade in 1096 formed a profound caesura; in its course 
Jews were murdered and synagogues destroyed on a scale 
never known before. At the same time, more emphasis was 
given to theological views according to which the Jews existed 
to enable the Christian church to see the meaning of judgment 
and reprobation. The idea was that it was right on the one hand 
to humiliate the Jews legally, but to protect their life on the 
other, so that their wretched existence would demonstrate 
clearly to the Christians how drastic the consequences of rejec-
tion by God really were. 
 
4.3.3. During the period of the crusades, the physical existence 
of Jews in Europe was increasingly at risk. The legal limitations 
– exclusion from professions, ghettoisation, prohibition from 



114 

land tenure, discriminatory clothing regulations – became more 
and more drastic. The aggressiveness of accusations with a 
religious motivation increased; Jews were accused of ritual 
murder and of desecrating the Host. During the Inquisition 
there were mass executions of forcibly baptised Jews who had 
continued to practise their customs.  
In the late Middle Ages the Jews were expelled from most of 
the countries and cities of Western and Central Europe. The 
background to this was economic interests, especially the 
growing strength of the guilds, and religious hatred, particu-
larly stirred up by the preachers of the mendicant orders. 
 
4.3.4. In general, there was a marked ambivalence in the rela-
tion between Christians and Jews in the Middle Ages. Phases 
of toleration and coexistence contrasted with others of enmity, 
exclusion and persecution. It would, however, be wrong to see 
the whole of the Christian Middle Ages as an epoch exclu-
sively marked by religious or even “theological” anti-
Semitism. The struggle of the official church against the Jews 
corresponded in part to the struggle against the internal Chris-
tian “heretical movements” as well; and there were popes and 
theological teachers who looked on Judaism with interest and 
even attempted to have some kind of dialogue. But this did not 
lead to a theologically considered, positive understanding of 
Judaism. 
 
4.4. The attitude of the Reformers to Judaism reflects the range 
of different options that already existed in ecclesiastical and 
social practice at the end of the Middle Ages. 
 
4.4.1. Martin Luther’s sermons and writings contain repeated 
expressions of the anti-Semitism of his time. He did deal in a 
relatively open way with the Jews in the document he wrote in 
1523, “That Jesus Christ was born a Jew”. Since he considered 
the papal church totally unsuited to transmitting the Christian 
faith to Jews, he was filled with hope that they would now be 
won over to the Gospel which had come to light by virtue of 
the Reformation. During the initial phase of the Reformation, 



115 

there were even some beginnings of a Jewish/Christian dia-
logue among Luther’s followers, combined with a mainly liter-
ary endeavour of mission to the Jews. There were a few iso-
lated incidents of Jews being converted to Reformation Christi-
anity. At the same time, the strong reference to the Bible in 
Luther’s theology contributed to his being described by his 
opponents as being very close to Judaism; he was called “father 
of the Jews”.  
When it became clear to Luther, however, that his hopes for a 
widespread “conversion” of Jews to Christ were vain, when 
chiliastic and anti-trinitarian trends developed and tendencies 
arose to celebrate the Sabbath instead of Sunday, Luther be-
came afraid of the “wrong way” of a “new Judaism” and 
changed his attitude. Whereas he had been prepared at the 
beginning to be patient with the Jews with a view to their pos-
sible conversion, he now saw them as a social, political and 
religious danger (usury, Turkish espionage, proselytism) and 
advised against tolerating them any longer. In his first anti-
Jewish writing “Against the Sabbath followers” (1538), he 
protested about the supposed blindness, lies and blasphemy of 
the Jews. The document he wrote in 1543, “About the Jews and 
their lies”, then demonstrated radical anti-Semitism with an 
apocalyptic bias. He called for synagogues and schools to be 
set on fire as “places of blasphemy”, for Jewish houses to be 
destroyed, their books to be burned and the Rabbis to be pro-
hibited from teaching; in addition, their free conduct on the 
streets should be abolished, usury prohibited and the Jews’ 
gold and silver be taken away. By this time Luther dismissed 
the idea of mission to the Jews as a lost cause. 
 
4.4.1.1. Some of the Reformation theologians found Luther’s 
attitude unacceptable. In a letter to the Jewish scholar Elias 
Levita the Nuremberg Reformer Andreas Osiander rejected 
Luther’s polemics as inappropriate. Heinrich Bullinger, 
Zwingli’s successor in Zurich, felt that the inquisitorial enthu-
siasm of the Middle Ages had welled up again in Luther’s 
writings on the Jews. At the same time he used anti-Jewish 
vocabulary and warned against admitting Jews to Switzerland. 



116 

4.4.2. John Calvin also described Jews as braggarts, liars and 
falsifiers of the Scriptures and called them avaricious. Since he 
worked mainly in areas in which very few Jews had been resi-
dent for many decades, he did not consider the relationship 
with Judaism an urgent issue. Nevertheless, according to his 
own words, he often had disputations with Jews and also took 
account of numerous Jewish commentaries in his exegesis of 
the Old Testament. Since he rejected the assumption that all 
Old Testament statements were to be interpreted only in regard 
to Christ, he was called “Calvinus Judaizans”. In a document 
written around 1555, he engaged in serious debate with the 
arguments used in disputations by the Jews in the Middle Ages. 
Calvin often describes the ‘Old Covenant’ granted to the peo-
ple of Israel as almost identical to the ‘New Covenant’ granted 
to all people in Christ; he saw the differences between the two 
as differences of degree rather than fundamental. The new 
covenant did not abolish the old covenant; both are one and the 
same covenant of grace within two different dispensations 
(Institutio II, 10.2). Since even the “infidelity of humankind” 
could not cause the divine covenant to “waver”, “the Jews as 
the first-born in the family of God” took first place, but from 
the point of view of faith in Christ they could only be seen as 
“apostates”. Thus Calvin also states that the church “has taken 
the place of the Jews” and Judaism is therefore really a thing of 
the past. In his later sermons, in particular, Calvin’s attitude to 
Judaism was marked by rejection and polemics. Because the 
Jews had rejected salvation in Jesus Christ, he considered that 
they had been punished with blindness and perdition. But at the 
same time he also stated that there was a chosen remnant in the 
Jewish people and that for their sake one should not despise or 
even maltreat the Jews. 
 
4.4.3.  Only a few supporters of the Reformation adopted a 
consistently positive attitude to the Jews. Among these was the 
Strasbourg Reformer Wolfgang Capito and a professor of the-
ology in Basle, Martin Borrhaus. They believed in the eschato-
logical conversion of Israel as a whole and called on Christians 
to be friendly to Jews. A Christian humanist who also lived in 



117 

Basle, Sebastian Castellio, even at that time expressly advo-
cated religious tolerance.  
 
4.4.4.  In general it must be stated that almost everywhere the 
Reformation affirmed the expulsion of the Jews in the late 
Middle Ages or even gave rise to new expulsions. In the Prot-
estant territories of Germany very few Jews were still resident, 
e.g. in Frankfurt on Main and in Fürth. The Catholic authorities 
were more tolerant in the 16th century, even though this was 
predominantly for economic reasons. The Reformed Nether-
lands became an important centre of Jewish life and new cen-
tres developed in Catholic Prague and Catholic Poland. 
 
4.5.  During the period of confessionalisation in the late 16th 
and the 17th century, there was occasional scholarly interest in 
Judaism among Protestant theologians. In Lutheran orthodoxy 
there was a controversial debate on the question whether Chris-
tian authorities should tolerate Jews and whether a major es-
chatological conversion of the Jews was to be expected. The 
predominant attitude was distanced and reference was also 
made to Luther’s anti-Jewish writings. A few individuals called 
for Jews to be compelled to attend Protestant preaching ser-
vices. Baptisms of Jews were rare events and there were no 
organised missionary efforts. 
 
4.5.1.  In contrast to Germany, in the Netherlands and England 
vigorous philo-Semitic tendencies came to life. One conse-
quence was that under Oliver Cromwell the Jews were again 
permitted to settle in England. In the Netherlands Chris-
tian/Jewish religious conversations took place in a free atmos-
phere; Reformed federal theology encouraged a new, positive 
theological view of Israel. 
 
4.5.2.  In Pietism there were often calls for friendly relations 
with the Jews, echoing the ideas of the young Luther. Chris-
tians should set the Jews a positive example and thus attract 
them to conversion. This attitude was rooted in the Pietist es-
chatology which generally expected a major conversion of the 



118 

Jews at the end of time. Active mission to the Jews was 
launched from Halle and Herrnhut. This missionary activity 
meant that Christians were more interested in Jews than before, 
learnt their language and studied their religious customs and 
the conditions in which they lived; this contributed to reducing 
prejudices. 
Despite this newly developed enthusiasm for Christian mission, 
Jews who wished to become Christians could not automatically 
expect to be accepted by the territorial churches, receive in-
struction and be baptised. Many Jewish applicants for baptism 
were turned away. Baptised Jews were normally not integrated 
into Christian society, frequently had to go from place to place 
begging and were marked out for their whole lives by their 
Jewish origins. At the university of Halle, Pietists and follow-
ers of the Enlightenment drew up expert opinions in favour of 
tolerating Jewish minorities and combated anti-Jewish preju-
dices. Radical Pietism even demonstrated clear philo-Semitism, 
a readiness for tolerance and a special interest in Jewish doc-
trine and life. In the county of Hessen-Darmstadt towards the 
end of the 17th century Jews were admitted to university studies 
in Giessen and the building of synagogues was authorised; in 
Hessen-Kassel at the beginning of the 18th century Rabbis were 
appointed as university lecturers. 
 
4.5.3.  However, the stimulus for the emancipation of the Jews 
did not come from church circles but from the anti-
ecclesiastical Enlightenment; the French revolution of 1789 led 
the way. In Germany, Protestant theologians and churches 
generally opposed Jewish emancipation in the 19th century. 
Even rationalist and liberal theologians rarely supported it, 
despising  the Jewry of their time because its religiosity was 
supposedly mere outward ceremony. A friendly interest in the 
Jews was shown by many members of the revival movements, 
following the tradition of Pietism; however, this was combined 
with a strong missionary impetus that was soon shared by con-
fessional groups as well. Numerous societies for mission to the 
Jews were established following the example of London. Indi-
vidual members of the revival movements became allies of 



119 

Zionism and prepared the way for the Zionist colonisation of 
Palestine. 
Protestant theology was challenged for the first time in the 19th 
century by a newly evolving modern Jewish theology. Here 
and there Jewish/Christian encounters took place and there 
were even forms of cooperation: Protestant pastors attended 
Jewish worship, and in 1837 for a short time a “church paper” 
was published jointly by Protestants, Catholics and Jews. 
At the close of the 19th century, however, in confessional and 
Christian social circles a new form of hostility to Jews devel-
oped in association with the racist anti-Semitism that had 
arisen in the meantime. 
 
4.6.  With the beginning of the 20th century, a new theological 
interest and mutual awareness developed, both in certain cir-
cles of German Judaism, as represented by Franz Rosenzweig 
and Leo Baeck, and on the Christian side. Joseph Klausner 
wrote the first major Jewish presentation of the life of Jesus. 
The religious philosopher, Martin Buber, had conversations 
with non-Jewish philosophers and with Christian theologians in 
the years 1928-1933 at the “Lehrhaus” in Stuttgart. In Great 
Britain the Jewish scholar, Claude Montefiore, undertook de-
tailed study of the New Testament and wrote commentaries on 
New Testament writings. 
 
4.7.  When the National Socialists came to power with their 
discrimination against and persecution of the Jews – which was 
of course not based on religion but on race, and was to a large 
extent tolerated by the Christian churches and to some degree 
even supported by the “German Christians”, – all such initia-
tives in Germany came to an end. Some theologians even evi-
denced clear proximity to the National Socialist ideology; they 
endeavoured to provide a “scientific” basis for hostility to the 
Jews and anti-Semitism. The question whether the “Arian 
paragraph”, which excluded Jews from all public office, should 
also apply within the church was a matter for controversial 
debate in the Summer of 1933 and theological opinions gave 
varying answers; the Confessing Church came into existence to 



120 

oppose the “alignment” of the churches desired by the National 
Socialists. But there was next to no intensive study of the Jew-
ish tradition or of contemporary Judaism. 
 
4.8.  After the end of World War II, there were attacks on Jews 
in individual countries of Europe, and in many countries to this 
day there have been repeated outbreaks of open or hidden anti-
Semitism. When the World Council of Churches was founded 
in 1948 in Amsterdam, a declaration against racism was 
adopted which also rejected all forms  of anti-Semitism. Since 
the 60’s a gradual readiness has been developing in theology 
and the church to find ways of having dialogue with Jews. This 
effort respects the fact that there are major reservations within 
Judaism or even rejection of such conversations. Christian 
theology has been increasing its efforts clearly to combat all 
forms of anti-Semitism and, at the same time, to see reflection 
on the relation between the Church and the people of Israel as a 
theological task. 
 
4.9.  This review of the history of the church and especially the 
history of Christian theology shows that there were fundamen-
tal deficits in theological reflection on Judaism and on the 
special relation between the Church and Israel. Shortcomings 
in the church’s teaching – in the realm of the understanding of 
scripture, the doctrine of God and also in Christology – were 
also a major contribution to the lack of effective resistance in 
many Reformation churches to the crimes of National Social-
ism. In view of this experience, irrespective of the special 
German responsibility, all the churches need to engage in new 
dogmatic reflection to re-define their relationship with Israel. 
 
 
 
 
 



121 

Part II 
 

The Church and Israel 
 

1.  Theological attempts to clarify the relation 
 between the Church and Israel 

 
In the context of the Christian/Jewish dialogue since 1945, 
various attempts have been made by Christian theology to find 
an appropriate definition of the Church’s relation to Israel. 
Some of the most influential theological conceptions will be 
described below and then, as a second step, each will be exa-
mined critically.  
We start from the recognition that Israel is an unavoidable and 
lasting issue for theological self-reflection and the way Christi-
anity understands itself. In addition, we are guided by the in-
sight that it is fundamentally inappropriate to maintain that the 
Church has replaced Israel as the people of God. This is true 
not only because Israel continues to see itself as the people of 
God on the basis of its assurance of faith and truth, but above 
all because the Christian faith itself understands the Christ 
event and the election of the Church not as outdating God’s 
promises to Israel but as proof of his faithfulness to it. All the 
approaches described below therefore rightly assume that the 
theory of the “disinheritance” of Israel or of the “replacement” 
of Israel by the Church is false. 
 
 
1.1.  The conception of “two ways” 
 
1.1.1.  At a very early stage in the Christian/Jewish dialogue, 
whose effects can still be felt today, the conception was formu-
lated of two ways of salvation running parallel to each other. 
These two ways have a common point of reference in the One 
God of Abraham, Isaac and Jacob; for Israel, the way to this 
God is the Torah and for the nations it is Christ. 
 



122 

1.1.2.  To speak about “two ways” emphasizes that Israel’s 
way to God is not of less value than the Christian way. 
However, the Christian faith cannot simply speak about two 
parallel ways, side by side but unrelated, when referring to 
God’s revelation and God’s saving will. On the contrary, it 
must bear in mind the significance of Jesus Christ for both, for 
the Jews and for the people of the ‘nations’; but it also has to 
take into account that this significance already differed in the 
New Testament and differs in another way in the present, in the 
sense that the Jews already know the one living God, who had 
first to be made known to people from the world of the nations 
(I Thess. 1:9f). The theory of the “two ways” also ignores how 
Christianity originated within and was a product of Judaism. 
From the very beginning, there were Jews who confessed Jesus 
of Nazareth as their Messiah/Christ and there are still some 
today.  
 
 
1.2.  The concept of the “uncancelled covenant” and the idea 

of inclusion in the One Covenant 
 
1.2.1.  The reference to the “uncancelled covenant” associated 
with Martin Buber was the subject of the working group “Jews 
and Christians” established at the German Protestant Kirchen-
tag in 1961. Numerous synodal statements by German regional 
churches and now a number of church constitutions speak in 
different ways about the uncancelled covenant. In the guiding 
principles adopted by the Reformed Alliance in 1990, “We and 
the Jews – Israel and the Church”, guideline II states, “God has 
not cancelled his covenant with Israel. We are beginning to 
recognise that, in Jesus Christ, we people from the world of the 
nations, who in origin were far from the God of Israel and from 
his people, have been honoured and called to participate in the 
election and communion in God’s covenant which was first 
promised to Israel”. This is intended to express the idea that the 
“New Covenant” based on the revelation in Christ (I Cor. 
11:25; Heb. 9:15; 12:24) is not a second covenant but the co-
venant renewed as promised in Jeremiah 31, and thus a confir-



123 

mation and a further development of the covenant God made 
with Israel that goes beyond the covenant with Israel. 
 
1.2.2.  The conception of the one, uncancelled covenant em-
phasizes that the community of those who believe in Christ 
exists by virtue of God’s act of election which began with the 
election of Israel. God grants the people from the world of the 
nations who believe in him a share in his salvation; the Church 
can express this only in gratitude and praise to God.  
But the theory of the uncancelled covenant leaves open what is 
the appropriate theological way of conceiving the relation bet-
ween Israel as the people of God and the Church as the people 
of God. On the one hand, it is insufficient to see the Church 
exclusively as the “Church from the world of the nations”. On 
the other, the nature of the renewal of the covenant promised in 
Jeremiah 31 and believed to have happened in Christ remains 
undefined. The conceptual approach of understanding the term 
“new” when speaking of the ‘New Covenant’ as only meaning 
“renewed” also fails to do justice to the acceptance and inter-
pretation of Jer. 31 in the New Testament (cf. the Words of 
Institution in Paul and in Luke’s Gospel and also Hebrews 8). 
This is not an adequate answer to the question of the relation 
between the ‘new covenant’ and the ‘old covenant’. 
 
 
1.3.  The adoption of the concept of the “pilgrimage of the 

nations to Zion” 
 
1.3.1. Following on from Isaiah 2 and Micah 4 with the expec-
tation that the nations will undertake a pilgrimage to Zion at 
the end of time, it can be stated that Jews and Christians share 
the same tradition of promise and hope. On this basis, an at-
tempt has been made to define the relation between Israel and 
the nations more precisely and thus also the relation between 
Israel as the people of God and the Church as the people of 
God. The Church has entered into Israel’s history of the promi-
se and this is understood as the beginning of the fulfilment of 
that prophetic expectation. 



124 

1.3.2.  This conceptual approach links up with a fundamental 
expression of Israel’s hope. The priority of Israel mentioned in 
the New Testament (Rom. 9:4f) continues to be recognised; the 
nations are understood as “fellow heirs of the promise”.  
Here too, then, there is the idea that the Church is the product 
of God’s act of election; it sees itself alongside the people of 
Israel on the way to a common goal. But the danger of this 
approach is also that the Church may be defined as an exclusi-
vely “Gentile Christian” church. Moreover, it remains unclear 
how the relation between the “church of the nations” chosen in 
Christ and the provisions of the Torah should be defined. The 
prophetic expectation of the nations’ pilgrimage to Zion ex-
pressly includes the idea that, at the end of time, the Torah will 
be recognised by all the nations as God’s valid commands 
(Micah 4:2; Is. 2:3f); and this raises questions, not least about 
how to understand the Pauline statements about the validity of 
the Torah for those who believe in Christ (cf. Rom. 10:4). 
 
 
1.4.  The conception of the One People of God comprising 

Israel and the Church 
 
1.4.1.  An attempt has been made, starting from the specific 
singular ‘people of God’, to speak about an inner distinction 
within the understanding of the people of God. The intention is 
to keep two things together: the sovereignty of the God who 
chooses and has mercy, who brings everything to his goal and 
will be “all in all” at the end (I Cor. 15:28), and the experience 
of the separation between the original people of God, Israel, 
and the Church which came into existence in its midst and also 
sees itself as the people of God because it is rooted in the same 
election. 
 
1.4.2.  This conception is based mainly on Rom.9-11. It takes 
up the pain felt and expressed by Paul about the rejection of the 
gospel of Christ by the ‘Israelites’ (9:1-5; 10:1-4), and it inclu-
des Paul’s certainty that the present “hardness of heart” of 



125 

those who do not believe in Christ does not imply their final 
rejection (Rom. 11:23).  
There is, however, a danger here that the significance of the 
Christ event may be diminished: Christ’s relationship with 
Israel is left open and this suggests the idea that the Christ 
event might be of saving importance only for the people of the 
nations and not for Israel. A similar critical question must be 
raised about speaking of a “divided people of God” comprising 
both Israel and the Church. Neither of these conceptions does 
full justice to the statements made by Paul in Rom.9-11 as a 
whole. 
 
 
1.5.  Conclusion 
 
These various endeavours to clarify the relation between the 
Church and Israel, especially in connection with the issue of 
the ‘covenant’ and with regard to speaking about the ‘people of 
God’, are stages in an unfinished process of theological reaso-
ning. They have enriched the Church, its theology and its spiri-
tuality. They have provided stimuli for the internal dialogue 
between the churches; and they have encouraged people to 
reflect together on a positive view of Israel.  
Therefore the Church must continue this process and seek 
further possibilities for defining and understanding its identity 
in relation to Israel. Every answer found in this process must be 
judged by whether, on the one hand, it does justice to the sta-
tements made in the Holy Scriptures of the Old and New Tes-
taments about Israel’s election by God and the election of the 
Church in Jesus Christ, and, on the other, whether it takes seri-
ously the special way in which God relates to his people Israel. 
 
 

2.  Israel and the Church in Christian doctrine 
 
The self-revelation of the God of Israel in Jesus Christ and the 
assurance given by the Holy Spirit is the basis for and subject 



126 

of the Christian confession of faith. Hence it is necessary for 
the Church to define its relationship to Israel theologically.  
Christian teaching spells out the content of the revelation in 
Christ. The latter itself enables us to see the origins of faith and 
the church in God’s act of election which began with the elec-
tion of Israel. Since this action of God is the foundation of the 
Church’s inseparable bond with Israel, this bond must continue 
to be an issue in Christian doctrine. 
The next section of this study will attempt to demonstrate that. 
In accordance with the nature of the Christian faith, we first 
examine the conception of the revelation of the God of Israel in 
Jesus Christ (2.1.). Confessing the truth of this revelation leads 
on to the question of the Christian exegesis of Israel’s Holy 
Scriptures (2.2.) and to the question of the Christian understan-
ding of God (2.3.). That is followed by considerations of the 
Christian understanding of God’s action of election (2.4.) and 
how Christians understand the church as the “people of God” 
(2.5.). 
 
 
2.1.  The revelation of the God of Israel in Jesus Christ 
 
2.1.1.  The Christian faith understands the revelation in Christ 
as the decisive act of God’s election (Gal. 4:4; Heb. 1:1-4). 
Christians believe and witness that the Christ event constitutes 
the final valid act of God’s revelation; they therefore see it as 
the “eschatological event” (cf. II Cor. 6:2). They confess that 
God, the Creator, is present and powerfully at work in the 
world in the Holy Spirit. The Spirit brings about the salvation 
of the community with Christ and thus with the Creator and all 
creation through preaching and the celebration of the sacra-
ments. Christians look forward to the parousia as the second 
coming of Christ as judge of the world to complete the whole 
of history. 
 
2.1.2.  Faith in the revelation of God in Christ is related to a 
historical event. The experience of Easter reveals the Crucified 
as the Risen One (I Cor. 15:5-8; Lk. 24:34), the One who has 



127 

been exalted to God (Phil. 2:9). The believers are seized by the 
truth that God’s rule already affects the present in this Christ 
Jesus (I Cor. 15:25-28; cf. II Cor. 4:6). 
In the light of the Easter events, faith recognises that the wit-
ness of the life of Christ perfected on the cross is the fulfilment 
of Israel’s central expectation. God establishes his reign. Thus, 
the revelation of God in Christ presupposes the earlier events 
of election and revelation, confirms, deepens and broadens 
them. 
 
2.1.3.  The ‘New Covenant’ (I Cor. 11:25) established by God 
in the Christ event is seen in the context of the covenants wit-
nessed to by Israel’s Holy Scriptures; Christians believe it to be 
the final, unsurpassable act of God for the people of Israel and 
for people from the world of the nations. Thus faith in God’s 
self-revelation in the Christ event implies the confirmation and 
reinforcement of the preceding revelations of God. God’s  
commitment to the creatures in the covenant with Noah (Gen. 
8f) remains valid and unaltered. Equally valid and unaltered is 
God’s action of election by which the people of Israel was 
constituted and is preserved, and by which it has been assigned 
its role in and for the nations, of the covenant with Abraham 
(Gen. 15:7-18; 17:1-16) and the covenant made with Israel at 
Sinai (Ex. 24:1-11; 34:1-28). 
In the Christian view, this confirmation of the covenant at the 
same time implies the renewal which deepens and broadens it. 
Referring to the old Testament insight that God himself brings 
about justice (cf. Gen. 15:6), the covenant is deepened in the 
sense that God brings about the justice which is acceptable to 
him by reconciling sinners with himself in Christ (II Cor. 5:19-
21). The renewal of the covenant broadens it in the sense that 
God’s renewed covenant is open “to every one who has faith, 
to the Jew first and also to the Greek” (Rom. 1:16). 
 
2.1.4.  The confession “God was in Christ reconciling the 
world with himself” comprises the confession of the person of 
Jesus as the “Christ” and the “Son of God” and as the incarna-
tion of God’s creative word (John 1:14).  



128 

This content of the faith in Jesus Christ is expressed in the 
confession that Jesus is “truly God and truly man” (vere Deus – 
vere homo ). This confession maintains the content of faith in 
the incarnation only when “became truly man” immediately 
and inseparably includes “truly a Jew”. It was not just any man 
but precisely this man – a Jew by birth, a member of the people 
of Israel, descended from the family of David – who was re-
vealed at Easter as the Christ, the Son of God. When God re-
veals Jesus the Jew as the true witness to the coming of God’s 
reign, that testifies that this bond with Israel is final. 
 
2.1.5.  The incarnation of the pre-existent Son of God in a 
member of the people of Israel expresses God’s bond with 
Israel. Therefore the Christian faith cannot view it as a mere 
historical coincidence. Indeed, the history which leads to God’s 
self-revelation in Christ is the history of God with Israel and 
with no other people.  
 
2.1.6.  Therefore it is true that the special relation between the 
Church and Israel resulting from the Christ event is indisso-
luble because the election of Israel is part of the history of the 
One God who revealed himself in Christ.  
But then it is also true that, from the viewpoint of faith in 
Christ, the election of Israel as the people of God is not a thing 
of the past and can therefore not be understood as invalid or 
outdated. One can state with Paul that the promises to Israel 
have been confirmed by the Christ event (II Cor. 1:20) and at 
the same time deepened and broadened (Gal. 3:6-18). 
 
2.1.6.1.  Does this imply that God’s act of election for his peo-
ple Israel continues to be valid although Israel does not accept 
the witness to God’s revelation in Christ? And how should this 
continued validity then be understood? For the Christian way 
of speaking about God an answer to this question is of decisive 
importance, because here it is a matter of whether God remains 
faithful to himself. 
 



129 

2.1.6.2.  The prophetic promise hopes that God “will create 
new heavens and a new earth” (Is. 65:17). This prophetic pro-
mise is taken up and confirmed in II Peter 3:13, “We have his 
promise, and look forward to new heavens and a new earth in 
which righteousness dwells”. The Seer of the Revelation of 
John, like the prophet in Is. 65:17-25, links this view of a new 
world with the vision of the New Jerusalem; however, he adds 
that in this city of God there will be no temple, “For its temple 
is the Lord God the Almighty and the Lamb” (Rev. 21:22). So 
Christians look forward like the Jews to the fulfilment of the 
prophetic promise of God’s future and to his future world. But 
they understand this fulfilment as comprising the perfection of 
the salvation which began in the revelation of Christ. 
 
2.1.7.  Thus it is clear that the revelation of God in Christ gives 
the Christian faith grounds to cling to the witness to the revela-
tion and truth found in the Holy Scriptures of Judaism, and to 
read, understand and interpret these Scriptures in the light of 
the revelation in Christ. So it is the revelation in Christ which 
itself forms the basis for the specifically Christian understan-
ding of the Israel’s Holy Scriptures (2.2.) and for the Christian 
conception of God which follows from it (2.3.). 
 
 
2.2.  The Christian understanding of Israel’s Holy Scriptures 
 
2.2.1.  The Church reads and understands Israel’s Holy Scriptu-
res, the Christian Old Testament, in the light of the revelation 
in Christ. At the same time, the Church reads and understands 
the New Testament witness to Christ in the light of its Old 
Testament. 
 
2.2.2.  The Church is repeatedly reminded of its link with Israel 
by the fact that Israel’s Holy Scriptures, as “Old Testament”, 
are part of the two part canon of the Christian Bible. The Old 
Testament writings are of great importance in worship and also 
in the personal spirituality of individual Christians. But every 
Christian use of the Old Testament texts, and every sermon in 



130 

particular, must also take account of the fact that these same 
scriptures also have authority for Judaism.  
 
2.2.3.  The consequence of the tension in the continuity of 
God’s one action for Israel and for the Church is that the 
Church has a particular way of dealing with the Old and New 
Testament biblical tradition. According to the Christian un-
derstanding of the Hebrew Scriptures, the promise which it 
contains points to the Christ event, namely to the cross and 
resurrection of Jesus of Nazareth as the Christ, and to his co-
ming as eschatological judge and saviour. Alongside and prior to 
this Christian understanding of Israel’s Holy Scriptures, howe-
ver, there is the Jewish way of reading them which does not see 
the Tenak (Torah, prophets and ‘writings’) as an “Old” (or 
“First”) Testament but as the one, complete Holy Scripture. The 
question to be asked is not which of the two ways of reading 
Israel’s Holy Scriptures is “right”. It is more important to re-
cognise that both Israel and the Church must accept their own 
responsibility for their interpretation of the particular texts 
entrusted to them. 
 
2.2.3.1.  The canon of the Christian Bible, in which the Holy 
Scriptures of Israel form only one part, is different from the 
Jewish canon which only comprises the Tenak. However, it 
would be inappropriate to state that the Christian canon also 
includes the Jewish canon, and thus the Jewish canon is simply 
a part of the Christian one. On the contrary, we are dealing 
with two different canons of two different communities. Al-
though to some extent both canons contain the same texts, each 
is read and interpreted in its own particular context. 
 
2.2.3.2.  When Israel’s Holy Scriptures in the Christian canon 
are described as the “Old Testament”, this does not mean “old” 
in the sense of “out of date”; on the contrary, “old” implies 
original and fundamental. This is what is also intended by the 
occasional use of the expression “First Testament”; however, 
this can be misunderstood to mean the first in a series which 
could continue indefinitely. But by setting the “First Testa-



131 

ment” alongside the “New Testament”, the Christian idea of the 
unity of the two parts of the Bible is also more endangered than 
preserved. And the use of the terms “Jewish Bible” or “Hebrew 
Bible” is also problematic when they are supposed to designate 
the first part of the Christian canon; they could give rise to the 
error of seeing the Jewish canon as part of the Christian one. 
Nevertheless, the justification for all these terms is that they are 
intended as a reminder that the first part of the canon of the 
Christian Bible contains texts which are identical with the 
whole Jewish canon. 
 
2.2.4.  The early Christian church, and this is surprising from a 
historical point of view, maintained the traditional wording of 
Israel’s Holy Scriptures as it had received them. The texts were 
not changed by later insertions, deletions or “improvements”, 
nor were these writings “edited” in a Christian way. Thus the 
Christian congregations received the pre-Easter witness of 
scripture consciously in the way characteristic of this witness, 
namely its openness to different possibilities of interpretation; 
then in its double biblical canon the Church declared this wit-
ness binding for its own proclamation. However, the changes 
in the structure of the Old Testament canon, especially as a 
result of the decisions of the Reformation, have meant that 
more emphasis was given to how the Old Testament writings 
were related to the event of Christ’s revelation. 
 
2.2.5.  The way Christians use the Old Testament must include 
the awareness that its writings comprise the wording and con-
tent of the Holy Scriptures of Israel, even if they do not consti-
tute the Jewish canon. The revelation of God in Christ confirms 
the history of election which began with Israel; it therefore 
directs attention to Israel’s witness to revelation and faith be-
fore the Church came into being. It leads us to recognise the 
truth contained in that witness. However, the Church must not 
forget its own task in the process, namely of reading the texts 
of Israel’s Holy Scriptures from the point of view of its faith in 
Christ, and allowing the statements of the Old Testament also 
to give content to its own faith. Every encounter of the Church 



132 

with the Jewish reading and interpretation of the Tenak will 
always be marked by the way in which the Church’s own ap-
proach to the Old Testament is influenced by the Christian 
faith. 
 
2.2.6.  In the matter of the relation between Jewish and Christi-
an interpretations, it is not initially a question of whether – e.g. 
thanks to the possibility of historical-critical research on the 
texts – we recognise the necessity of distinguishing between 
the “original” (historical) meaning of the text, on the one hand, 
and an interpretation from a Christian perspective derived from 
the faith of Easter, on the other. The perspective which matters 
here is rather that of preaching, i.e. it is a question of how the 
Church proclaims the message of Israel’s Holy Scriptures as 
the message of the Christian Old Testament.  
This certainly does not rule out a historical-critical interpretati-
on; on the contrary it points to its necessity. But even then it is 
necessary to remember that what seems to be only a historical-
critical reading is affected by a “preliminary understanding”. It 
is based on a fundamental hermeneutical option which prece-
des all exegesis. This basic hermeneutical decision takes a 
fundamentally different form in Judaism compared with Chri-
stianity. The fact that there can be no interpretation of a text 
without a preliminary understanding was already recognised as 
legitimate both by ancient Judaism and in Christianity as it 
evolved. 
 
2.2.7.  The Jewish exegesis of the Holy Scriptures of Israel, 
namely that which is not influenced by faith in the Christ event, 
contains a perspective which is also not only legitimate but 
even necessary for the Christian interpretation. This is the only 
possibility for recognising the inherent meaning of the words 
of Israel’s Holy Scriptures; otherwise, there would be the dan-
ger that the Christian interpretation would always only discover 
itself in the texts of the Old Testament. The church’s theology 
is enriched by reading the Jewish exegesis of the Old Testa-
ment and by dialogue with Jews.  
 



133 

2.2.8.  For the reasons mentioned, the Christian understanding 
of scripture quite rightly has the possibility, not only of being 
aware of the Jewish interpretation of Israel’s Holy Scriptures 
and of respecting it, but also of taking account of it in its own 
exegesis. This is normal procedure in the context of historical 
research in theological science. But it is also of benefit for the 
Church’s preaching and teaching if the witness of faith in Is-
rael’s Holy Scriptures is not only appreciated in a Christian 
understanding looking back from the New Testament, but also 
in the way proper to these writings, namely open for the Jewish 
and thus non-Christian understanding and hence also open for 
the hermeneutical tradition resulting from it. 
 
2.2.9.  The Easter gospel states that the Christ event not only 
confirms the biblical promises but simultaneously interprets 
them anew. But the Jewish way of reading the same biblical 
texts also makes two things clear. Firstly, we recognise that 
they contain promises, the fulfilment of which is obviously still 
to come. Secondly, it becomes clearer that, and how, in the 
biblical tradition, “this-worldly”, human existence in all its 
diversity is related to God. 
 
2.2.10.  For Christian preaching, the witness of Israel’s Holy 
Scriptures is a constitutive part of its own revelation history. 
Marcion’s doctrine of two gods, developed in the 2nd century, 
demonstrated the consequences of a theology which tried to 
sever the link between the witness of Israel’s Holy Scriptures 
and the Christ event. The Christ event itself compels the 
Church to remain conscious of the fact that the (“Old Testa-
ment”) revelation to which Israel’s Holy Scriptures witness 
was not only originally but is also permanently directed to 
Israel, although it is not possible to construe a discrepancy 
between the “God for Israel” and the “God for the world”. 
 
 
 
 
 



134 

2.3.  The Christian understanding of God 
 
2.3.1.  The church confesses the one God of Israel. It does so 
on the basis of the death and resurrection of Jesus Christ and on 
the basis of the outpouring of the Holy Spirit. It therefore un-
derstands this God differently from Israel and also speaks 
about this God differently from Israel. The church confesses 
the triune God. In this very way it wishes to remain true to the 
confession of the one God of Israel. The doctrine of God in its 
Christian form as the doctrine of the triune God (trinity) cannot 
be understood adequately without its origin in the revelation of 
Christ, nor therefore without reference to the history and pre-
sent reality of Israel. 
 
2.3.2.  The trinitarian dogma states that God with Jesus Christ 
in union with the Holy Spirit has always been the triune God 
even “before the foundation of the world”. The basis for this 
conception of God had already been laid in the writings of the 
New Testament. The New Testament writings may not contain 
a fully developed doctrine of the Trinity in such terms, but they 
do speak about the pre-existence of Christ, namely that Christ 
was with God before all times (John 1:1-14; Phil. 2:,6; cf. John 
8:58. This establishes a link with certain Jewish statements 
already to be found in the Old Testament, especially about the 
pre-existence of wisdom (cf. Prov. 8:22-36). According to the 
Christian faith, God is at work in the present in the Church and 
in the world through the Holy Spirit, who both witnesses to and 
brings about the continuing presence of the risen and exalted 
Christ in the Church and the world. So, for Christians, the 
doctrine of the Trinity is the theologically appropriate attempt 
to speak of the mystery of God’s revelation. The doctrine of the 
Trinity is misunderstood if it is interpreted as a human attempt 
to define God in this way. On the contrary, it is intended to 
help in combining what is stated about the One God (cf. Deut. 
6:4) with the New Testament witness to the raising and exalta-
tion of Jesus Christ (Phil. 2:9-11). 
 



135 

2.3.3.  The triune God, of whom the Christian creed speaks, is 
none other than the God to whom Israel prays. He is the Crea-
tor who entered freely into a covenant with Israel and gracious-
ly made himself present for Israel in the Torah. According to 
the Christian view, God reconciled the world with himself in 
Christ; through the Holy Spirit this reconciling work of God 
becomes a certainty of faith and in proclamation it is promised 
to and made real for all people. 
 
2.3.4.  The Christian faith witnesses that God acts in history 
and that he thus makes himself present in history – from the 
beginning of creation to the eschatological consummation. On 
the basis of the biblical tradition, Christian theology does not 
see God as a “supreme being” reposing in himself; it speaks of 
a living, active God who reveals himself to human beings by 
his free, sovereign resolve; this event of revelation is related to 
history. In this sense, Christian theology does not speak of God 
being “unchangeable” – and it cannot do so because trinitarian 
theology sees God as being self-related. 
 
2.3.5.  The Christian faith confesses God to be the gracious and 
merciful one (Ps. 103:8) who began the revelation of his cove-
nant with his creation in and with Israel. He also renewed this 
covenant in Israel. He made himself a present reality in the 
Jew, Jesus, and revealed his grace and truth in their whole 
depth and breadth in him through the Holy Spirit (John 1:14). 
 
2.3.6.  The Christian conception of God includes the insight 
that the living understanding of the Creator and of his grace 
and truth in Israel, apart from the revelation of Christ, is also 
based on God and he is its object. Indeed, this reminds Chris-
tians that God has the freedom to make his Spirit blow where 
he wills. Therefore the Christian faith is also aware that God’s 
care for his people Israel, which does not see God in a trinitar-
ian way, has not been abolished by the election of the Church.  
 
2.3.7.  Where the Christian understanding of God is expressed, 
it refers to the same God as the one of whom Israel speaks. The 



136 

Christian faith sees the Christian and Jewish ways of speaking 
of God not only as two ways of speaking about the same God 
but also as expressions of two different understandings of the 
same God. The One God is understood differently in the light 
of Christ’s revelation or without this revelation, namely as the 
one who entered into a new relationship with the world in Jesus 
Christ. 
The fact that Israel and the Church mean the same God when 
they speak of God, and that they nevertheless speak in funda-
mentally different ways about this One God, has to be cons-
cientiously examined by the doctrine of God.  
Our question is, what does it mean that God is concerned both 
for the people of Israel and for the Church? We certainly can-
not say that the Church and Israel form some kind of unity over 
against the One God. The Christian faith hopes that there is a 
unity in the One God which embraces Israel and the Church 
and will finally be made visible at the end of time. 
 
 
2.4.  God’s act of election 
 
2.4.1.  In agreement with the witness of Israel’s Holy Scrip-
tures, the Christian faith speaks of the election of the people of 
Israel in Abraham and of election through the gift of the Torah 
on Sinai. At the same time – in analogy to the Jewish view that 
God created the world so that Israel could be chosen – the 
Christian faith speaks of the election of the Church in Jesus 
Christ as an election “Before the foundation of the world” 
(Eph. 1:4). The two statements exist side by side but in such a 
way that neither can claim superiority over the other. Indeed, 
the belief in election relates to an event which comes from God 
himself and not to God’s reacting to human action. The motif 
of election directs attention to God’s action and thus questions 
all claims by means of which human beings may try to demon-
strate their importance in the world. So neither Israel not the 
Church can lay claim to election; on the contrary, both speak 
rather of God’s act of election in which the chosen are always 
the object and never the subject. In the Christian view, the 



137 

election of the Church “before the foundation of the world” 
includes God’s free decision to elect the people of Israel, and 
this makes any idea of Israel’s repudiation impossible. The 
identity of the Church in its history – not only in its history 
with God but also in “world” history – depends on its not for-
getting or denying the origin of its own historical development 
in the people of Israel, but maintaining it, which simultane-
ously implies recognition and acceptance of the lasting position 
of Israel in the history of revelation and thus the continuing 
relation between the Church and Israel. 
 
2.4.2.  The revelation of the crucified and risen Jesus as the 
Christ confirms God’s action of revelation and election which 
began with Israel. God’s free act of election is the foundation 
of creation and salvation history; it is the basis of the divine 
decrees even before the creation of the world. God is the one 
who loves in freedom. His chosen goal of creation is the his-
torical expression of his pre-existent saving will made visible 
in the Christ event  and which will be fully complete in the 
future perfection of creation (cf. Col. 1:15-20; Eph. 1:3-12). 
The Creator’s free redeeming will is the basis for the election 
of Israel as the people of God, for the election of the Church as 
God’s people of Jews and Gentiles and for its inseparable link 
with the permanently chosen people of Israel. 
 
2.4.3.  God chose Israel to be his people in sovereign freedom 
and love and established the covenant with Israel. This act of 
election is based alone on the merciful love of God and on the 
promise to the fathers. As an example we can quote Deut. 7:6-
8: “You are a people holy to the Lord your God; the Lord your 
God chose you out of all nations on earth to be his special 
possession. It was not because you were more numerous than 
any other nation that the Lord cared for you and chose you, for 
you were the smallest of all nations; it was because the Lord 
loved you and stood by his oath to your forefathers, that he 
brought you out with his strong hand and redeemed you from 
the land of slavery, from the hand of Pharaoh king of Egypt.”  



138 

The basic provisions of this covenant understanding apply to 
both testaments in the Christian bible. 

 
2.4.4.  According to the testimony of the biblical accounts of 
creation, God creates human beings, not nations. But he creates 
people not only as individuals but also as social beings who 
organise life together and are linked across generations. Thus, 
the origins of the people of Israel can be presented as the ful-
filment of God’s promise to Abraham that his descendants will 
multiply (Gen. 12:2) and in this sense as a “family history”. 
 
2.4.5.  So Israel’s being chosen means it is God who really 
makes Israel into a people, namely his people. God devotes 
himself out of pure compassion to a small group of people in 
Egypt in order to lead them out of oppression. In this connec-
tion, the name Israel is applied to the people in Ex. 1:9 for the 
first time in the biblical writings; when God speaks in Ex. 3:7-
10, Israel is then expressly called “my people”. There is no 
other reason for election apart from God’s love. 
 
2.4.5.1.  In the scriptures of the Old Testament, the Hebrew 
word ‘am’ is mainly used to refer to the people chosen by God, 
whereas other terms are used for the ‘nations’ surrounding 
Israel which are usually called ‘goyim’.  But, according to the 
Bible, even ‘my people’ (‘ammi’) Israel is in danger of becom-
ing a ‘not my people’ (‘lo ammi’; Hos. 1:9). The term “people 
of God” therefore does not only refer to a sociological or bio-
logical entity; rather, it is mainly and primarily based on a 
relationship with God.  
 
2.4.5.2.  Israel’s being led out of slavery in Egypt is the confir-
mation of the promise to Abraham for Israel as a people. The 
gifts of the making of the covenant and of the Torah are rooted 
in this saving action of God, as is the land given to the people, 
and it is these which then essentially determine and mark Is-
rael’s life.  
 



139 

2.4.6.  As soon as faith in election becomes associated with a 
claim to power, the truth of the confession, which speaks of 
God’s special saving action from a situation of human impo-
tence, is lost. 
 
2.4.6.1.  So, when Israel describes itself as “the chosen people 
of God”, this statement is not the basis for some claim to 
power. 
The same can be said of the Church. When Christians view 
themselves as “the people of God chosen in Christ”, they are 
also not making a claim to power. According to the witness of 
the New Testament, they are the community of those who have 
to carry the cross of Christ. So they are chosen to give their 
lives as a service to God’s rule (Mk. 8:35; 10:43-45). 
 
2.4.6.2.  The election of Israel creates a dividing line which is 
seen as a special call to service. Through the covenant between 
God and the people, the latter’s whole existence belongs within 
the service of the God who chooses. The consequence is prac-
tical non-conformity; that is part of how the people of God 
understands itself (Robert Raphael Geis) and is based on the 
response of faithfulness to God’s remaining true to to that 
choice.  
The same applies to the Church. Precisely as ‘people of God’ it 
has a special position in the secular world like Israel. The title 
‘people of God’ includes the “practical non-conformity” gui-
ded by God’s instructions. 
 
2.4.7.  According to the biblical view, the election of the peo-
ple comprises a duty. Because of God’s uniqueness, all that 
human beings do is seen within the context of the first com-
mandment. The instruction of the people of God about the will 
of this God culminates in excluding the veneration of alien 
gods; by this means, the people of God is to be distinguished in 
a particular way from the nations around it. 
 
2.4.7.1.  Through Jesus Christ, the Church comes to understand 
the meaning and significance of the first commandment. In its 



140 

encounter with God’s people Israel, the Church is repeatedly 
reminded of the supreme importance of the first commandment 
for faith and action. As a result of God’s act of election, the life 
of the community chosen by God is subject to certain duties: 
Israel, as the people chosen by God, must follow God’s instruc-
tions, the Torah, and is bound to God by the commandment of 
love. The Christian Church understands its confession of Jesus 
Christ as the response to God’s self-revelation and thus also as 
the answer to the first commandment. Election in Christ entails 
the commitment to the commandment to love the One God and 
one’s neighbour (Mk. 12:28-32; Rom. 13:8f), and to the in-
struction “to bear one another’s burdens” and thus to “fulfil the 
law of Christ” (Gal. 6:2). 
 
2.4.7.2. For the Church, the discipleship of Jesus Christ means 
that forgiveness of sins, righteousness and eternal life are gifts 
received alone by faith in God’s saving act in Christ (Confessio 
Augustana, Art. IV). The consequence is that faith “should 
bring forth good fruit and good works”; but the believers 
should not rely on works; they know that “forgiveness of sins 
and righteousness” are received “through faith in Christ” (Con-
fessio Augustana, Art. VI). The Church confesses that “Jesus 
Christ, as he is testified to us in the Holy Scripture, is the one 
Word of God, whom we are to hear, whom we are to trust and 
obey in life and in death”; since Christ “is God’s assurance of 
the forgiveness of all our sins,” so he is also “God’s mighty 
claim upon our whole life” (Theological Declaration of the 
Confessional Synod in Barmen, Theses I and II). 
 
2.4.8.  It is part of the realism of Israel’s Scriptures that they 
also express and bewail the shortcomings of the people of God 
in all clarity and sobriety. This is seen especially in the harsh-
ness of the prophets’ criticism. But in grace God remains 
faithful to his people. That is reflected in the idea that this 
people is God’s property; God struggles to keep his people and 
does not abandon it (cf. Hos. 2:19-25). 
The same applies correspondingly to the Church. In all clarity 
and sobriety its theology must also express and bewail its 



141 

shortcomings; this is already a reality in the New Testament 
writings and it happens in self-criticism of the church’s teach-
ing. But at the same time the Church can hope for and rely on 
the grace of God, the faithfulness and perseverance of God’s 
support for his people. How else could the Church hope to 
survive in view of its history? 
 
2.4.9.  All theological attempts to make divine election plausib-
le and to explain it completely come up against limits. God’s 
faithfulness to the promise given in election includes the possi-
bility of judgement. Prophetic preaching in Israel has repeated-
ly emphasized this link between election and judgement. The 
New Testament states the same for the Church and for Christi-
ans (II Cor. 5:10). 
 
 
2.5.  The Church as “people of God” – Israel as “people of 

God” 
 
2.5.1.  The origin of the Church lies in the Easter experience of 
Jesus’ followers. Since the Church remains bound to this ori-
gin, it remains bound to Israel. This must be clearly stated in 
the doctrine of the Church, ecclesiology. 
 
2.5.2.  In line with Paul’s thinking, the Church can be un-
derstood as the community called in Christ; the justification by 
faith revealed in the Christ event and promised to humankind 
proves to be the confirmation of what God had already done 
for Abraham (Rom. 4). Similarly, the Apostle sees an announ-
cement of the nations’ acceptance by God in the promise to 
Abraham (Gal. 3:6-8). 
 
2.5.3.  As a result of its certainty based on faith in the truth of 
the Bible, Israel has not ceased to see itself as the people of 
God. Since it does not share the Christian belief that the bibli-
cal (“Old Testament”) writings point ahead to the election of 
the Church, the question must be raised of the parallel existen-



142 

ce of Israel’s election and the election of the Church by the 
same God. 
Both statements are true: God chose the people of Israel, and 
God chose the Church from Jews and the nations and thus 
made it his own possession. God granted the covenant to Israel 
by the gift of the Torah; and: in renewing, deepening and broa-
dening this covenant with Israel by grace alone, God has pro-
mised his righteousness to all who believe in his action in 
Christ. 
 
2.5.3.1.  According to the image of the olive tree used by Paul 
in Romans 11, God’s act of election forms a whole at its origi-
nal source (“the root”), and initially this action initially relates 
only to the “olive tree” Israel. But God has now cut off some of 
the branches of this olive tree “because of their unbelief” and 
implanted others (Rom. 11:17ff). For Paul, the olive tree 
comprehensively includes all the bearers of the promise to 
Abraham chosen by God’s pre-existent decision; so the olive 
tree is not identical with the empirical people of Israel. But 
Paul is certain both that God’s promise of salvation for Israel 
remains unchanged, and that hence Israel’s election remains in 
force and unchanged, although the majority of the people of 
God does not recognise God’s acts in Christ. Paul sees this as 
“unbelief” (11:23); but he  also speaks of how God can and 
will “engraft” the “cut off” branches again at the end of time 
(11:24); he sees God’s promise in the Bible that “the Deliverer 
will come from Zion” and that “so all Israel will be saved” 
(11:26f), beyond the historical entities “Israel” and “Church”. 
 
2.5.3.2.  Paul understands the inclusion of the Gentiles in the 
one original election, the “engrafting” of the “wild branches” 
into the trunk of the olive tree, precisely as a sign that God, at 
the end of time, will not treat the “cut off” branches any diffe-
rently either. For Paul, there is no question of “the Gentiles” 
having taken the place of “the Jews”; God is the one who acts 
sovereignly towards both (Rom. 11:21-24). 
 



143 

2.5.4.  There are two places in the New Testament where the 
Church is described directly as the ‘people of God’. In both 
cases, in the First Letter of Peter (2:9f) and in the letter of Titus 
(2:14), statements have been taken from the biblical, “Old 
Testament” tradition and applied to the Christian congregation. 
In these statements, there is no reference to the disinheriting or 
replacement of Israel as the people of God, nor is there any 
other indication of Israel’s being demoted; it must however be 
stated that at these points there is no thought for the contempo-
rary Israel which does not believe in Christ. Nowhere does the 
New Testament speak about a “new people of God” in contrast 
to an “old people of God”. 
 
2.5.5.  This has consequences for the appropriate use of the 
term people of God for the Church. 
 
2.5.5.1.  It is misuse of the title ‘people of God’ to apply it to 
the Church in a way which denies it to Israel. 
 
2.5.5.2.  The term ‘people of God’ is rightly applied to the 
Church when it is seen as a community created by God’s elec-
tion and subject to the promise of eschatological fulfilment. 
This promise of salvation applies to creation as a whole. Hen-
ce, the right understanding of the Church as ‘people of God’ 
will always also express the relativisation of the Church in 
relation to the fulfilment still to come; it expresses that the 
Church is sent to witness and serve and does not claim any 
privileges for it. 
 
2.5.6.  The Reformation churches long attached little signifi-
cance to the self-designation ‘people of God’. Over a long 
period, even in theological reflection and the churches’ un-
derstanding of themselves, the focus was on ‘people’ as a natu-
ral community. 
Only after catastrophic experiences had caused this understan-
ding to lose its dominant position was it possible in the ecume-
nical movement for the term ‘people of God’ to be applied to 
the Church. Since the founding assembly of the WCC in 1948, 



144 

this term has referred to the Church as a community transcen-
ding all natural peoples, created by God’s election, looking to 
fulfilment at the end of time and committed to witness and 
service with a view to this fulfilment. This witness includes 
testifying to the inseparable bond between the Church as peo-
ple of God by divine election and Israel as people of God by 
divine election. This idea has been spelled out further in the 
Leuenberg Church Fellowship study of 1994, “The Church of 
Jesus Christ”. 
In the Roman Catholic Church, thanks to the Second Vatican 
Council, the term ‘people’ has become important for un-
derstanding the nature of the Church in the overall context of 
God’s acts of election.  
 
2.5.7.  The Church is not just a “historical” entity but also an 
object of faith. This is shown by the ecclesiological emphasis 
in the third article of the early church creed which speaks of the 
Holy Spirit. The Church is both a visible community of persons 
and the hidden work of God. 
 
2.5.8.  Terms which can only apply to the Church are not suffi-
cient to express the full ecumenicity of the Church – not least 
because it is impossible for the Church as it understands itself 
to see itself only and fundamentally as the “Church of the nati-
ons” or as a merely “Gentile Christian” Church. 
 
2.5.9.  The title ‘people of God’ is a healthy relativisation by 
setting the Church in a broader overall framework which points 
to the how God’s saving will concerns humankind. In addition 
to the reasons connected with election and covenant theology, 
the eschatological perspective is the main characteristic of a 
theologically correct understanding of the ‘people of God’. The 
Church as ‘people of God’ is also not the place of fulfilment; 
on the contrary, the Church is on the way to the promised 
kingdom of the glory of God. So the theological content of 
reference to the Church as ‘people of God’ is not a “self-
description”; it is a title of honour promised to the Church sola 
gratia which in view of its actual appearance should make it 



145 

ashamed rather than confirming it. Of itself the Church cannot 
claim to be ‘people of God’ and consequently it can derive 
nothing for itself from this title to impress the world. It can 
only repeatedly discover and praise the granting and promise of 
this title of honour in the deeds of the living Christ. 
 
2.5.10.  Only when the final goal of all of God’s history with 
the world has been reached, will the ‘people of God’ appear 
visibly in the way God has predetermined for it. Until that time 
theology will not be able to solve the mystery of the relation 
between the Church and Israel. The Church confesses that is 
created by God’s work of election and that it is thus ‘people of 
God’ – with Israel. To speak of ‘people of God’ is confession 
and praise of God. 
 
 

3.  The coexistence of the Church with Israel 
 
3.1.  What has been said above has consequences for defining 
the relation between the Church and Israel. The Church un-
derstands itself to have been chosen freely by the God of Israel. 
It believes itself to be the community founded through faith in 
the revelation of the God of Israel in Jesus Christ; it sees Israel 
as the people which knows and honours God in the framework 
of the revelation to which its Holy Scriptures witness but 
without confessing Christ. Precisely on the basis of the revela-
tion in Christ, it cannot be said that Israel should merely be 
seen as the past historical context of the Christ event and as 
“outdated” now. On the contrary, Israel continues to be the 
unchanging constitutive and far from outdated point of referen-
ce for God’s revelation in Jesus of Nazareth as the Christ. Faith 
knows that in God’s history with his creation, from the begin-
ning to the end of time, the people of Israel continues to have 
its lasting place. 
 
3.1.1.  From the point of view of the Christian faith, it must be 
said that the continuing place which belongs to Israel is the 
result of the divine act of election. Israel itself defines itself as 



146 

the context of the life of a people. Christians are aware that the 
community of the people of Israel is based on God’s act of 
election which relates to a life context with both social and 
religious dimensions.   
 
3.1.2.  Judaism has various definitions of its own of what “Isra-
el” is. Apart from the Orthodox definition, according to which 
a Jew is a person born of a Jewish mother, there is also the idea 
of descent from the father.  
However, it must not be ignored that there are also non-
religious Jews for whom belonging to the people of Israel is far 
from identical with belonging to the ‘people of God’. The di-
versity of Jewish understandings must be respected. 
 
3.1.3.  All these statements of Judaism about itself have in 
common that the people of Israel also sees itself as a people in 
the social sense, as a community reproducing and maintaining 
itself through family relationships in the continuity of history 
since biblical times. However, the emphasis on God’s act of 
election makes clear that the term ‘people of God’ does not 
refer primarily to a sociological or biological entity, but has a 
basis which is initially and above all theological. This theologi-
cal basis also implies its own sociology; it places the communi-
ty before the individual without thereby despising the individu-
al, and in this way it opens up a perspective for shaping the life 
of this people which has many consequences. One of these 
consequences is that Israel is bound by the commandments of 
the Torah. 
 
3.2.  Christian preaching is public and is addressed to all peo-
ple. It takes place in the context of dialogue with the religions 
of the world and in conversation with non-religious ideologies. 
To all of these Christians witness naturally to their faith in their 
words and actions. 
The same applies to the encounter with Jews. The common 
features of witnessing to the God of Israel and confessing the 
sovereign act of election by this One God are a strong argu-



147 

ment for the churches to refrain from any activity directed 
specifically to converting Jews to Christianity. 
 
3.2.1.  The Church is aware that its beginnings were in Israel, 
and this means that in early Christianity preaching of the gos-
pel took place also and initially to Israel. The theological deba-
te was not about the right to preach the event of Easter among 
Jews; on the contrary, special theological justification was 
needed for mission to the Gentiles. The Apostle Paul hoped 
that in his work as “apostle to the Gentiles” he would also be 
able to win members of the people of Israel to faith in the reve-
lation of God in Christ (Rom. 11:13f). In Rom. 11:26-32 he 
expresses the certainty that God, at the end of time, will have 
mercy on Israel, even if the majority of the Israelites do not 
come to believe in Christ during history.  
 
3.2.2.  The credibility of Christian witness is necessarily affec-
ted by the practical experience which Jews have of Christians. 
We cannot deny that the experiences Jews have had of Christi-
ans have very often fundamentally shaken the credibility of the 
Christian witness. Christians must be prepared to be reminded 
of this whenever and wherever they witness to their faith. 
 
 



148 

Part III 
 

The Church in Israel’s presence 
 
The experiences described in Part I and the insights gained in 
Part II for a theological definition of the relationship between 
the Church and Israel have consequences for the Church’s 
practice. The recognition that the Christian faith came into 
existence in Israel, and that the Church has been related to 
Israel from its historical beginnings down to today, leads one to 
grasp that the concern for Israel in the life of the Church must 
be deepened. The churches exist in the world alongside the 
forms of Jewish life which can be observed empirically. This 
has consequences, in particular, for reflection on the practice of 
Christian worship and for witness to the Christian faith beside 
and over against Israel. The Church has the permanent task of 
reflecting afresh on its position in the world with particular 
regard to its relation to Israel. Understanding its situation in 
history will mean that the Church in all its fields of action will 
also examine the ethical challenges of our time in the light of 
the biblical tradition. In this connection, the insight emphasized 
in Part I must be recalled that, when the churches of the Leu-
enberg Fellowship define their relationship to Israel, they must 
take account of how they are caught up in their own particular 
national contexts and pay attention to the resulting different 
forms of approach in the churches. 
 
 

1.  Consequences for the practice of the churches 
 
The consequences for the practice of the churches relate par-
ticularly to (1.1.) Parish work and church leadership, (1.2.) 
The church’s preaching and teaching, (1.3.) Worship and the 
festival calendar, and (1.4.) Church education and further 
training. Under each heading, in conclusion, practical recom-
mendations have been included which should be discussed in 
the churches and implemented as the local possibilities allow. 
 



149 

1.1.  Parish work and church leadership 
 
1.1.1.  The churches are responsible for the Gospel of Jesus 
Christ keeping its radiance and clarity; they must therefore 
make sure that Christian identity is not strengthened by devalu-
ing or distorting the Jewish faith. It is necessary to combine 
one’s own identity and certainty of faith with a comprehending 
ear for Israel’s witness and statements of its identity. Reflection 
on a relationship between the Church and Israel which cor-
responds to scripture and is theologically correct is a perma-
nent task for the churches. 
 
1.1.2.  In the struggle against all forms of discrimination, ra-
cism and anti-Semitism, the Church knows it stands side by 
side with Israel. Christian congregations are more convincing if 
they are prepared to accept social responsibility even beyond 
their own realm. They will promote the understanding of hu-
manity and human rights on the basis of the Christian view of 
human beings. They must make an effort to present history 
correctly and to reflect critically on the contemporary situation 
with regard to xenophobia and racism and the attitude to other 
cultures, religions and ethnic minorities. As a framework for 
reflection which Christian congregations have already received 
from their own theological roots, ‘Church and Israel’ can be an 
important basis for this. 
In their everyday life, congregations will be faced with diffe-
rent situations and thus look for different forms of involvement 
and communication. The endeavour to make people aware 
again of the history of Jewish communities which existed in 
their own setting in the past has awakened a new sensitivity for 
history and for the present in many Christian congregations. 
 
1.1.3.  The Church is united in solidarity with Israel for histori-
cal and theological reasons. This still applies when churches 
adopt a critical stand on the Arab-Israeli conflict and on contem-
porary political decisions by the government of the state of 
Israel. The churches must counteract all tendencies to denigrate 
the Zionist movement, which led to the founding of the state of 



150 

Israel, or describe it as racist. The churches will support all 
efforts of the state of Israel and its neighbours, especially the 
Palestinian people, to establish and maintain an established, 
lasting and just peace in mutual respect. 
The question whether the founding and existence of the state of 
Israel also has theological significance for Christians is viewed 
differently by the churches and remains a challenge for them. 
In this connection, any direct political justification based on the 
biblical promises of the land must be refuted. Similarly, all 
interpretations which consider these promises to be outdated in 
the light of the Christian faith must be rejected. The way in 
which Christians see the election of Israel as the people of God 
must under no circumstances result in religious justification for 
the oppression of political, ethnic or religious minorities. 
 
1.1.4.  In conversation with other religions and, in many Euro-
pean countries, particularly with Islam, Christian congregations 
and their members are challenged more than ever before to 
witness to and reflect on their faith in dialogue and debate. In 
this connection as well, it is important to convey the special 
relationship which links Christians with Jews, while taking 
each specific context into account: in religious education, pre-
paration for confirmation, Christian education, adult education 
and in study and project groups. 
 
1.1.5.  Recommendations 
– The churches should encourage continuing work in groups 

with the task of reflecting on the theological and social 
consequences of the encounter between the Church and Is-
rael for the benefit of all areas of the church’s action. 
Wherever possible, Jewish partners should also participate 
in these conversations. 

– The churches should engage in a lively exchange about 
their own specific work on clarifying the relation between 
the Church and Israel. They should share the insights gai-
ned from this work with one another. Therefore the chur-
ches must endeavour to establish and maintain contacts at 
all levels with Jewish communities in their neighbourhood. 



151 

Not least in view of the recent developments within the 
Jewish communities in Europe caused by migration mo-
vements, they should try to show practical solidarity whe-
rever this is welcome. 

– The churches should maintain active contacts and mem-
bership in organisations which bring together representati-
ves of the Church and Israel or which devote their efforts 
to understanding, peace and development in the Near East. 

 
 
1.2.  The church’s preaching and teaching 
 
1.2.1.  Christian faith comes about by the witness which tells 
others about this faith, and also lives from that witness. Christi-
ans pass on the message of the One God whom they confess as 
the Creator and Saviour. Christians recognise that Jews also 
witness to this One God. Hence, the church’s proclamation in 
preaching and teaching can find room for what Jews and Chris-
tians have in common and what unites them. Here, it should 
particularly be remembered that Christians read the Tenak as 
their Old Testament, and that they are linked with Jews by 
hopes, which each expects to be fulfilled in their own way. 
 
1.2.2.  Christian preaching is the proclamation of the crucified 
and risen Jesus Christ. Christian proclamation takes place in 
accordance with the first commandment; it witnesses to the 
oneness and uniqueness of the God of Israel. It confesses the 
One God in the unity of Father, Son and Holy Spirit. Thus it 
exists in the tension between what unites and what divides. By 
witnessing to the unity of God, it makes clear that preaching 
Christ also takes place “in the presence of Israel”. 
 
1.2.3.  Christians and Jews witness to their faith before one 
another. In this process, the articulation of the Christian cer-
tainty of faith must take account of the disastrous history of 
Christian attempts to win Jews to faith in Jesus Christ. An 
appropriate Christian witness to Israel will therefore particular-



152 

ly avoid all forms which could cause it to be suspected of wan-
ting to exploit existing predicaments. 
 
1.2.4.  The preaching of the Church must resist any kind of 
“forgetfulness of Israel”. It must take seriously the Jews’ speci-
al emphasis on the importance of the uniqueness and incompa-
rability of God. The call to return to the One God links the 
Church and Israel. This is expressed especially when the 
Church’s proclamation passes on the message of God’s com-
passion as witnessed to in the Torah and in other parts of the 
Holy Scriptures of Israel, the Christian Old Testament. The 
Church and Israel witness in the same way that this compassion 
includes the entitlement of all human beings to justice and 
creation’s right to integrity. 
 
1.2.5.  Recommendations 
– Christian proclamation must express the link between the 

Christian faith and Judaism. In particular, it must resist all 
attempts to contrast a supposedly merciless, vengeful God 
of the Old Testament with a merciful, gracious God of the 
New Testament. It must contribute to surmounting the ac-
cusation whose influence can still be felt today that the 
Jews “killed God”. 

– Christian proclamation must endeavour to make balanced 
statements about Judaism and its faith. It must, for e-
xample, avoid passing on clichés about Jewish devotion to 
the law and must respect the Jews’ understanding of them-
selves. 

– The hesitation still found in some churches today about 
preaching on Old Testament texts must be examined criti-
cally and surmounted. To this end, a greater effort by Old 
Testament scholarship and by homiletics to provide her-
meneutics to assist Christian preaching is just as necessary 
as a re-examination of lectionaries and encouragement to 
use Old Testament passages as readings and choose them 
for sermon texts. 

 
 



153 

1.3.  Worship and the festival calendar 
 
1.3.1.  In worship and celebration the Church witnesses to its 
link with Israel through faith in the One God who created the 
one humankind. 
 
1.3.2.  Many liturgical elements of Christian worship – the 
reading of the Psalms, fixed forms of prayer and also the litur-
gical sequence of the services – originated in Judaism. There 
are numerous parallels in the annual calendar of festivals of the 
Synagogue and the Church. The origin of many Christian festi-
vals in the Jewish tradition is normally no longer obvious in the 
way in which they are celebrated today. People who prepare, 
lead and celebrate worship should, however, be aware of these 
connections and stimulate an awareness of the historical back-
ground of faith and the Church in Israel among those who 
share in shaping worship and festival days. 
 
1.3.3.  In the celebration of the Lord’s Supper, the Church 
proclaims the death of Christ through whom God has reconci-
led the world to himself. It confesses the presence of the risen 
Lord and awaits his return in glory. Holy Communion is of 
fundamental importance for the identity of the Christian 
Church; but the evidence shows that even the celebration and 
liturgy of Holy Communion is deeply rooted in Jewish worship 
practice. When the celebration of Communion  conveys forgi-
veness of sins, imparts liberation and witnesses to the hope for 
comprehensive reconciliation and renewal, these are signs of 
how the content corresponds to Jewish conceptions, such as 
those expressed in the Passover celebration. 
 
1.3.4.  It is, however, appropriate to exercise restraint about 
unthinking adoption of Jewish prayers or other parts of the 
Jewish (worship) tradition. Inclusions of this kind are in danger 
of giving the impression that statements of faith are interchan-
geable. In addition, such adoption can be understood as a lack 
of respect for the Jews’ own understanding and as an attempt to 
appropriate the traditions of Israel by substitution. 



154 

1.3.5.  Recommendations 
– In celebrations of worship, there are many opportunities 

for drawing attention to the similarity between Christian 
and Jewish worship and to the tradition of Israel as the 
source of many elements of worship. 

– The Church and Israel witness to the blessings of Sunday 
or the Sabbath for humankind and for the whole creation; 
therefore it is important to make clear the many different 
dimensions and implications of a break in everyday wor-
king life and its healing power. The celebration of Sunday 
will take the form of hearing the message of God’s grace 
and commands; it will praise the raising of Jesus and at the 
same time praise God’s good creation which knows the 
limits to which humankind is subject. It will recall the libe-
ration from bondage which repudiates situations of injusti-
ce and it will also express the dawning of the kingdom of 
God, in whose Spirit we are already acting now.  

 
 
1.4.  Church education and further training 
 
1.4.1.  Reflection on the link faith and the Church have with 
Israel has consequences for the curricula of Church education 
and further training. Here, the question of dealing with the 
history and traditions of Israel is just as important as being 
aware of Judaism today. 
 
1.4.2.  In the context of Church education and further training, 
what divides Christians and Jews must be discussed in a way 
which does not use Israel or the Jews as a foil against which 
the specifics of the Christian faith can then be presented as a 
positive contrast. 
 
1.4.3.  The special bond between the Church and Israel will 
have its place in Church education, wherever possible in a 
direct interchange with representatives of the Jewish communi-
ty and their tradition. Not least: the theological openness which 
can be achieved by this kind of interchange with Israel’s tradi-



155 

tions makes it possible, to engage in self-critical reflection on 
one’s own exegetical, dogmatic and practical/theological tradi-
tion and terminology. 
 
1.4.4.  In Church education, especially in practical training for 
the ministry and in schools, but also in education work in gene-
ral, the churches must sharpen the awareness of the need for 
reflection on the relationship between the Church and Israel. 
This will enable Christians to witness to their own identity and 
at the same time to speak in an appropriate way about Israel. 
 
1.4.5.  Recommendations 
– Knowledge of the Jewish interpretation of scripture and 

the practice of the Jewish faith, together with explicit re-
flection on how the Church and Israel are related, are 
components of theological teaching in church education 
courses. It is therefore recommended that, wherever pos-
sible, Jewish lecturers should have a share in such teaching 
– where appropriate in cooperation with Christian theolo-
gians. 

– Study and exchange programmes at and with Jewish edu-
cational institutions at university and other levels should 
be actively supported by the churches. This includes the 
encouragement of theological specialisation in the field of 
Jewish/Christian dialogue and, especially, knowledge of 
the Jewish tradition and history. 

– Ministers of the church and teachers should be encouraged 
and supported when they wish to become familiar with the 
reality of life in Israel, e.g. in the context of study on the 
spot; the churches should create the conditions for this and 
expand the possibilities already available. 

 
 

2.  The common responsibility of Christians and Jews 
 

In dealing with discrimination, racism, anti-Semitism and xe-
nophobia in recent years, Christians and Jews in many places 
have taken a stand together and know that this cause unites 



156 

them. “Justice, peace and the integrity of creation”, the issues 
which became particularly important for many Christian chur-
ches in the conciliar process, are concerns and hopes which 
speak to both Christians and Jews on the basis of their own 
specific traditions. Jews and Christians can stand shoulder to 
shoulder in the struggle for the growing implementation of 
individual and social human rights. In recent years in Europe 
many people have experienced such joint commitment. These 
are encouraging signs that sin and injury must not always have 
the last word, and that – without forgetting or suppressing the 
past – common steps can carefully be taken together. 
 



157 

Concluding remarks 
 
The churches of the Leuenberg Fellowship recognise and regret 
their share of responsibility and guilt in relation to the people 
of Israel in view of the centuries old history of hostility to the 
Jews. The churches recognise their false interpretations of 
biblical statements and traditions; they confess their guilt befo-
re God and humanity and ask God for forgiveness. They hold 
fast to the hope that God’s Spirit will lead and accompany 
them on new paths. 
The churches of the Leuenberg Fellowship still face the call of 
seeking dialogue with Jews in their own contexts and particular 
situations wherever possible. By listening together to the Holy 
Scriptures of Israel, the Christian Old Testament, ways to mu-
tual understanding can be sought.  
The parallel existence of the Church and Israel will not be 
replaced in history by their joining together (Rom. 11:25-32). 
The witness of the New Testament teaches that there are limits 
to theological knowledge and expression which human beings 
cannot transcend. In the words of the Apostle Paul (Rom. 
11:33-36), the Church confesses, 

 
O the depths of the riches and wisdom and know-
ledge of God! 
How unsearchable are his judgements and how in-
scrutable his ways! 
For ‘who has known the mind of the Lord, or who 
has been his counsellor?’  
Or ‘who has given a gift to him that he might be re-
paid?’  
For from him and through him and to him are all 
things.  
To him be glory for ever. Amen. 



158 

Subjects of the addresses given during 
the doctrinal conversations* 

 
 
Die Israel-Dokumente der deutschen Kirchen seit 1945. Ergeb-
nisse und offene Fragen 
Dr. Ralf Hoburg, 5.12.1996 (Basle) 
 
Der jüdisch-christliche Dialog in Deutschland seit der rheini-
schen Synodalerklärung von 1980 
Prof. Dr. Heinrich Leipold, 5.12.1996 (Basle) 
 
Entwicklung und Fragestellungen im Zusammenhang mit der 
niederländischen Studie: “Israel, Volk, Land und Staat” 
Dr. Andreas Wöhle, 6.12.1996 (Basle) 
 
Die Bedeutung Israels im jüdisch-christlichen Dialog aus der 
Sicht der Evang. Kirche im Rheinland 
Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, 17.4.1997 (Preetz) 
 
Exegetische Untersuchungen zum Israel-Begriff im Alten Tes-
tament 
Prof. M. Prudký, Prague, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Die Israel-Sicht des Neuen Testaments** 
Prof. Dr. Andreas Lindemann, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Volk Gottes und das jüdisch-christliche Verhältnis 
Prof. Dr. Simon Schoon, Netherlands, 18.4.1997 (Preetz) 
 
Wodurch sehen sich Juden in ihrer Existenz und Identität heute 
infragegestellt? 
Stanislav Krajewski, Warsaw, 18.9.1997 (Warsaw)  
 

                                                 
*  Most of the addresses are available in writing at the Berlin Secretariat. 
**  Published in: Wort und Dienst. Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule 

Bethel Bd.25, 1999, pp.167-192. 



159 

Schrift und Tradition im Judentum. Hermeneutische Grundsät-
ze 
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem, 19.9.1997 (Warsaw) 
 
Volk Gottes in geschichtlicher Pluralität 
Rabbi Dr. Roland Gradwohl, Jerusalem, 19.9.1997 (Warsaw) 
 
Kirche als Volk Gottes an der Seite Israels*** 
Prof. Dr. Michael Weinrich, 20.9.1997 (Warsaw)  
 
Das Potential des Begriffes ‘Bund’ für eine Neubestimmung 
des Verhältnisses zwischen Christen und Juden 
Prof. Dr. Jürgen Roloff, 26.3.1998 (Amsterdam) 
 
 

                                                 
***  Published in: M. Weinrich, Kirche glauben. Evangelische Annäherungen 

an eine ökumenische Ekklesiologie, Wuppertal 1998, pp.190-223. 



160 

Members of the doctrinal working group 
“Church and Israel” 

 
Delegates 
 
Rev. Lydie Cejpová, Czech Brethren* 

Rev. Jan Cieslar, Deputy Bishop, Slezská církev ev. a.v. 

Rev. Dr. Ernst Michael Dörrfuß (Chairman), Ev. Landeskirche 
in Württemberg* 

Senior Church Official Dr. Helmut Edelmann, Vereinigte Ev.-
Luth. Kirche Deutschlands 

Prof. Daniele Garrone, Chiesa Evangelica Valdese 

Dr. Marianne Grohmann, Ev. Kirche A.B. in Österreich 

Prof. Dr. Eilert Herms, Vereinigte Ev.-Luth. Kirche Deutsch-
lands 

Senior Church Official Cordelia Kopsch, Ev. Kirche in Hessen 
und Nassau* 

Rev. Dieter Krabbe, Reformierter Bund 

Prof. Dr. Heinrich Leipold, Ev. Kirche von Kurhessen-
Waldeck 

Prof. Dr. Andreas Lindemann. Ev.-ref. Kirche, Deutschland* 

Rev. Roman Lipinski, Evangelical Reformed Church in Poland 

Senior Church Official Ernst Lippold, Evangelische Kirche in 
Deutschland 

Rev. Alain Massini, Lutheran and Reformed Churches of 
France 

Hans Vium Mikkelsen, Evangelical Lutheran Church of Den-
mark* 

Zbigniew Paszta, Evangelical Augsburg Church in Poland 



161 

Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, Ev. Kirche im Rheinland 

Provost Jörgen Sontag, Nordelbische Ev.-Luth. Kirche* 

Rev. Henning Thomsen, Evangelical Lutheran Church of 
Denmark 

Rev. Dr. Hans Ucko, Exec. Sec., Office on Inter-religious Re-
lations, WCC 

Prof. Dr. Michael Weinrich, Lippische Landeskirche 

Rev. Dr. Gerard F. Willems, Vereinigde Protestantse Kerk in 
Belgium 

Rev. Dr. Andreas H. Wöhle, Samen op Weg-Kerken, Nether-
lands* 

 
 
Permanent Adviser 
 
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem 
 
 
LCF Secretariat 
 
President Dr. Wilhelm Hüffmeier (Director of the Secretariat) 

Rev. Dr. Ralf Hoburg (project manager until 1998) 

Church Official Dr. Helmut Schwier (project manager)* 

 
 
 
 
 
 
 
 
__________________________________________________ 
*  Members of the editorial group 


