E.l_ 2001 _06 24
Leuenberger Kirchengemeinschaft

Kirche und Israel - Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen
Europas zum Verhaltnis von Christen und Juden

Auf der 5. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemeinschaft, die sich 2003 in
die Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa (GEKE) umbenannte, wurde die
von einer Expert:iinnengruppe verfasste Studie vorgestellt und sich zu eigen
gemacht. In drei Abschnitten wird in drei Perspektiven auf das christlich-jiidische
Verhéltnis geblickt. Zuerst wird in einem kirchengeschichtlichen Zugang, das
bisherige geschichtliche, aber auch aktuelle Verhéltnis der reformierten Kirchen in
Europa zum Judentum vorgestellt, sowie die Fragestellung eingehender behandelt.
Im zweiten Abschnitt werden systematisch-theologische Zugénge zu einer
Verhéltnisbestimmung von Kirche und Israel aufgezeigt und die Entwicklung dieser
theologischen Fragen und Denkmodelle vorgestellt. Dabei wird dem Bild vom
Olbaum, dessen Wurzel die VerheiBung Gottes und sein Erwéhlungsgeschehen, als
ekklesiologisch hilfreiches Bild vorgestellt. Sowohl Judentum als auch die
hinzugekommene Kirche kénnen aus der Erwéhlung Gottes leben und auf seine
VerheiBungen hoffen. Die Definition von Erwéhlung schitzt vor Abgrenzung und
Substitution, indem Erwéhlung hier nicht als Selbstzuschreibung, sondern als
zugesprochener Ehrentitel verstanden wird. Ekklesiologisch speist sich daraus die
Rede von der Kirche als Volk Gottes, die genau wie das Judentum als Volk Gofttes
aus der Erwéhlung lebt, dies aber in einer zu respektierenden Unterschiedlichkeit
sich zeigt. Im dritten Abschnitt unterbreitet die Studie Vorschlage, wie ein
nichtantisemitisches und auf Respekt und der Wahrnehmung einer besonderen
Beziehung beruhendes Verhéltnis zum Judentum in Gemeinde, Gottesdienst,
Unterricht und Ausbildung Ausdruck finden kann.

Keywords: Interreligioser Dialog, Judentum, Christentum, Leuenberger
Kirchengemeinschaft, Ekklesiologie, Volk Gottes

Quelle:
https://www.leuenberg.eu/documents/ (2024-11).



Leuenberger Texte Heft 6

Leuenberg Documents Vol. 6

Kirche und Israel

Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen
Europas zum Verhiltnis von Christen und Juden

Church and Israel

A Contribution from the Reformation Churches
in Europe to the Relationship between
Christians and Jews

Im Auftrag des Exekutivausschusses
fiir die Leuenberger Kirchengemeinschaft
herausgegeben von Helmut Schwier

Mandated by the Executive Committee
of the Leuenberg Church Fellowship
edited by Helmut Schwier

Verlag Otto Lembeck
Frankfurt am Main 2001



Inhaltsverzeichnis / Contents

Vorwort des Herausgebers ..............cccooceveveneneneneneneneniens 7
Preface by the Editor .............ccoovnninnnnnnnineeene, 9

Kirche und Israel — Ein Beitrag der reformatorischen
Kirchen Europas zum Verhiiltnis von Christen und

JUuden ... 11
EINIEItung ..o 12
TeilI: Israel und die Kirche .............ccocovveevviiiennnnnee. 15
1 Theologische und geschichtliche

VOraussetZungen ..........ccccceeeeeeveeeneecnienenenieennenens 15
2 Begegnungen zwischen Kirche und Israel in refor-

matorischen Kirchen Europas .......c.c.cccccceveuccennne 19
3 Israel und die Kirche im Horizont der biblischen

Uberliefertng ..........cooeveeveeveeeeereeeeeeereeeeeeeereeeienae 27
4 Zur geschichtlichen Entwicklung der Abgrenzung

zwischen Kirche und Israel ..........cocooevvvvvieinneennenn. 34
Teil II: Die Kirche und Israel ..............c.ccooveevvviiennnnee. 45
1 Theologische Versuche einer Klérung der

Beziehung zwischen Kirche und Israel ................... 45
1.1 Die Vorstellung der ,,zwei Wege™ .........coveeenee 45
1.2 Die Vorstellung des ,,ungekiindigten Bundes*

und der Hineinnahme in den Einen Bund ............. 46
1.3 Die Ubernahme des Gedankens der ,,Vélkerwall-

fahrt Zum Zion® ........ccoeieeeeiieeeeeeee e 47
14 Der Gedanke des Einen Gottesvolkes aus Israel

UNA KIIChE .. 48



1.5 Ergebnis ..c.cccoueveiiiniiiiiiccceeeceeee
2 Israel und die Kirche in der christlichen Lehre ....
2.1 Die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus
CRIISTUS wovivieiieieeeeecestese ettt
22 Das christliche Verstindnis der Heiligen
Schriften ISraels ........ccoceveveveneneseseceseseseseins
2.3 Das christliche Gottesverstandnis ...........c...ecvenenee.
24 Gottes erwéhlendes Handeln ...........cccccoevevveveneee.
2.5 Die Kirche als ,,Volk Gottes* —Israel als ,,Volk
GOLEES ™ onriiiiieeeiecterte ettt ettt ettt aesaeeas
3 Das Zusammenleben der Kirche mit Israel............
Teil III: Die Kirche in Israels Gegenwart ........................
1 Folgerungen fiir die Praxis der Kirchen ................
1.1 Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln ....
1.2 Kirchliche Verkiindigung und Unterricht .............
1.3 Gottesdienst und Festkalender ...........ccccccevveeenenen.
14 Kirchliche Ausbildung und Fortbildung ...............
2 Zur gemeinsamen Verantwortung von Christen
UNA JUEN v
SchIuBWOrt .........ccooviiieece s
Anhang

Themen der wihrend der Lehrgespréche gehaltenen

Referate

Mitglieder der Lehrgesprichsgruppe ,,Kirche und

Israel® ...



Church and Israel — A Contribution from the Refor-
mation Churches in Europe to the Relationship be-

tween Christians and Jews ................ccccccccennnn 89
INtroduction ... 90
PartI: Israel and the Church ..., 93
1 Theological and historical presuppositions............ 93
2 Encounters between the Church and Israel in the

Reformation churches of Europe ...........cccoeeenene. 97
3 Israel and the Church in the context of the

biblical heritage .........cccocvveeennieicerenireeecneeene 104
4 The historical development of the dividing line

between the Church and Israel ..........c.ccceceenneeee 111
Part II: The Church and Israel .............c.ccccccoonnnienn. 121
1 Theological attempts to clarify the relation

between the Church and Israel ............cccoccoenneeee. 121
1.1 The conception of “two Ways” ......cccoveuerererennene 121
1.2 The conception of the “uncancelled covenant™

and the idea of inclusion in the One Covenant ....122
1.3 The adoption of the concept of the “pilgrimage

of the nations to Zion” ..........cccccvveuerenenieeecnennnnene 123
14 The conception of the One People of God

comprising Israel and the Church ........................ 124
1.5 CONCIUSION ... 125
2 Israel and the Church in Christian doctrine ........ 125
2.1 The revelation of the God of Israel in Jesus

CRTISE ottt 126
22 The Christian understanding of Israel’s Holy

SCIIPLUIES ..ot 129



23 The Christian understanding of God ................... 134

24 God’s act of election ........ccceccveveerceerererierccneneenene 136
2.5 The Church as “people of God” — Israel as

“people of GOd™ ......ccvvevevennrieinnirccrereceenee 141
3 The coexistence of the Church with Israel .......... 145
Part III: The Church in Israel’s presence ........................ 148
1 Consequences for the practice of the churches ... 148
1.1 Parish work and church leadership ..........c.c......... 149
1.2 The church’s preaching and teaching .................. 151
1.3 Worship and the festival calendar ....................... 153
14 Church education and further training ................ 154
2 The common responsibility of Christians and

JEWS ot 155
Concluding remarks ...........cccoveveiiiniiinenenencncnenccneenene 157
Appendices

Subjects of addresses given during the doctrinal

CONVEISALIONS ..ceeeinirirerincniieeeeeeeeseeeeeseeeese e eenens 158
Members of the doctrinal working group on “Church and
ISTACL ettt 160



Vorwort des Herausgebers

Mit der Studie ,,Kirche und Israel” legen die reformatori-
schen Kirchen Europas erstmals einen gemeinsamen theologi-
schen Beitrag zum Verhéltnis von Christen und Juden vor. Ein
im Auftrag der 4. Vollversammlung der Leuenberger Kirchen-
gemeinschaft (Wien, 1994) in den Jahren 1996 bis 1999 von
einer Lehrgesprichsgruppe erarbeiteter Textentwurf, dessen
Entstehungsgeschichte im einzelnen in der Einleitung skizziert
wird, durchlief im Jahre 2000 ein Stellungnahmeverfahren in
den Signatarkirchen der Leuenberger Konkordie sowie in wei-
teren Kirchen und kirchlichen Zusammenschliissen.

Die in Belfast tagende 5. Vollversammlung der Leuenberger
Kirchengemeinschaft hat den Text eingehend beraten und sich
die hier vorliegende Fassung am 24. Juni 2001 einstimmig ,,zu
eigen gemacht”. Was dies bedeutet, hatte Wilhelm Hiiffmeier,
Leiter des Sekretariats der Leuenberger Kirchengemeinschaft
und seit Beginn in der Lehrgesprichsgruppe ,,Kirche und Isra-
el engagiert, bereits in seiner ,,Einfiihrung* zur Leuenberger
Studie ,,Die Kirche Jesu Christi* erldutert: ,,Die Vollversamm-
lung identifiziert sich mit diesem Text. Der Text formuliert den
in dieser Frage gefundenen Konsens. Dieser Konsens besitzt
zwar nicht die gleiche Verbindlichkeit wie die von den einzel-
nen Kirchen rezipierte Konkordie. Doch driickt der Konsens
eine hohe Verpflichtung fiir die theologische Arbeit der in der
Leuenberger Gemeinschaft verbundenen Kirchen aus.“ (Die
Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag zum 6kume-
nischen Dialog iiber die kirchliche Einheit, hrsg. von Wilhelm
Hiiffmeier, Leuenberger Texte 1, Frankfurt/M. 1995, S.11). In
ihrem Beschluf hat die 5. Vollversammlung die Kirchen des-
halb gebeten, ,,das Lehrgesprichsergebnis aufzunehmen und
im christlich-jiidischen Dialog und bei eigenen Arbeiten zum
Thema ,Kirche und Israel® zu beriicksichtigen.”

Der gefundene innerevangelische Konsens, der bereits in den
Beratungen der Lehrgesprichsgruppe immer neu in Diskussion
und Reflexion errungen wurde — auf Abstimmungen, die zu
Mehrheits- und Minderheitspositionen hétten fiihren miissen,
ist prinzipiell verzichtet worden —, ladt nun ein zu einer breiten



Rezeption in den Kirchen und Gemeinden, in den verschiede-
nen Dialoggruppen wd in der Offentlichkeit. Synoden, Kitr-
chenleitungen, theologische Ausschiisse, Seminare an Hoch-
schulen, Pastoralkollegs oder in der Erwachsenenbildung wer-
den von der Auseinandersetzung mit dieser Studie profitieren.
Je nach Fragestellung konnen die Zuginge iiber einen der drei
Teile der Studie, also eher historisch, eher dogmatisch oder
eher praktisch gewihlt werden; dabei sollte in Erinnerung blei-
ben, da} diese Dimensionen stets wechselseitig aufeinander
bezogen sind.

Der breiten Rezeption der vorgelegten Studie soll die zwei-
sprachige Ausgabe in deutsch und englisch dienen. Der franzo-
sische Text wird auf der Leuenberger website zur Verfiigung
stehen (www .leuenberg.net) und ebenso in den Ergénzungslie-
ferungen zur Textsammlung: Accords et dialogues oecuméni-
ques, Textes édités par André Birmelé et Jacques Terme, Les
Bergers et les Mages, Paris 1995ff.

Daf diese Studie so rasch nach der BeschluBfassung verdf-
fentlicht werden konnte, ist das Verdienst vieler, denen zu
danken ich die Freude habe: Margaret A. Pater fiir die zuver-
lassige englische Ubersetzung, Hera Moon und Mark
Pockrandt vom Berliner Leuenberg-Sekretariat fiir die organi-
satorische Kleinarbeit und die Gestaltung des Layouts, Dr.
Wolfgang Neumann vom Verlag Otto Lembeck fiir die prob-
lemlose und schnelle Zusammenarbeit und last but not least
den Mitgliedern der Leuenberger Lehrgesprichsgruppe, die bei
den Konsultationen und bei den zusitzlichen Sitzungen der
Redaktionsgruppe unter der Leitung von Dr. Ernst Michael
Dorrfu3, des Vorsitzenden der Lehrgespréachsgruppe, unermiid-
lich und sachbezogen miteinander gearbeitet haben.

Die Veroffentlichung haben durch grofiziigige finanzielle
Unterstiitzung der Schweizerische Evangelische Kirchenbund,
die Evangelische Kirche in Deutschland, die Evangelische
Kirche der Union, die Vereinigte Evangelisch-Lutherische
Kirche Deutschlands und die Evangelische Kirche im Rhein-
land ermoglicht. Allen Verantwortlichen sei von Herzen g-
dankt.

Helmut Schwier, Berlin im Juli 2001



Preface by the Editor

The document ‘Church and Israel’ marks the first joint theo-
logical contribution of the Reformation churches in Europe to
the relationship between Church and Israel. A draft document,
whose genesis is outlined in its introduction stage by stage, was
worked out between 1996 and 1999 by a Leuenberg working
group pursuant to a resolution of the 4" General Assembly of
the Leuenberg Church Fellowship (Vienna 1994). In 2000 it
underwent a discernment procedure in the signatory churches
of the Leuenberg Agreement and some other churches and
church families.

It was submitted to the 5" Leuenberg General Assembly in
Belfast for an in-depth discussion and was adopted unani-
mously on 24 June 2001 in the present form. Its consequence
was elucidated by Wilhelm Hiiffmeier — himself actively n-
volved from the onset in the ‘Church and Israel’ working group
as director of the Leuenberg Secretariat — in his introduction to
the Leuenberg document ‘The Church of Jesus Christ’ as fol-
lows: ‘The General Assembly identifies itself with this text.
The text formulates the consensus reached on this issue. Al-
though this consensus does not possess the binding force like
the Agreement accepted by each individual church, it does
constitute a high degree of commitment for the theological
work of the churches affiliated through the Leuenberg Fellow-
ship’ (The Church of Jesus Christ. The Contribution of the
Reformation towards Ecumenical Dialogue on Church Unity,
Leuenberg Documents 1, Frankfurt/M. 1995, p.77). Accord-
ingly, the 5™ General Assembly requested the churches in its
resolution to ‘receive the results of the doctrinal conversations
and to take them into account in Christian/Jewish dialogue and
in their own work on the issue »Church and Israel«.’

The inner-Protestant consensus reached which was continu-
ously acquired afresh as te consultations of the study group
proceeded in discussions and reflections — we forewent on
principle any votes liable to majority or minority positions —
calls for a broader reception in churches and congregations,
various dialogue groups and the public. Dealing with this study



will be of advantage to synods, church governing bodies, theo-
logical committees, seminaries and faculties, pastoral colleges
or in the adult education. The three parts of the document with
their respective emphasis on historical, dogmatic or practical
aspects may be selectively approached depending on the ques-
tion raised. It should be kept in mind, however, that these di-
mensions are cross-referenced throughout the paper.

This German-English volume is to facilitate a broader recep-
tion of this paper. The French text will be available at the
Leuenberg website (www .leuenberg.net) in the near future and
shall be included in one of the next supplements to the collec-
tion volume ‘Accords et dialogues oecuméniques’ (ed. André
Birmelé and Jacques Terme, Les Bergers et les Mages, Paris
1995ff).

The short time span between the adoption and the publication
of this paper is due to the help of many whom I have pleasure
in thanking: Margaret A. Pater for her reliable translation, Hera
Moon and Mark Pockrandt of the Leuenberg Secretariat for
organisational petty works and the layout, Dr Wolfgang Neu-
mann of the Lembeck Publishing House for his uncomplicated
and rapid coordination, and last but not least all the members of
the Leuenberg doctrinal working group who have worked to-
gether with indefatigability and expertise in the consultations
and supplementary editorial sessions under the chairmanship of
Dr Ernst Michael Dorrful3.

The publication was made possible through the general fi-
nancial support of the Federation of Swiss Protestant Churches,
The Evangelical Church in Germany, The Evangelical Church
of the Union, the United Evangelical Lutheran Church of Ger-
many and the Evangelical Church in the Rhineland. Many
warm thanks are due to all those in charge.

Helmut Schwier, Berlin, July 2001

10



Kirche und Israel

Ein Beitrag der reformatorischen Kirchen
Europas zum Verhiltnis von Christen und Juden

Die 5. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft hat am 24. Juni 2001 einstimmig beschlossen:

1. Sie dankt der Leuenberger Lehrgesprichsgruppe ,,Kirche
und Israel” fiir ihre Arbeit und fiir das vorgelegte Ergebnis
ihrer Lehrgespriche.

2. Sie macht sich das Lehrgesprichsergebnis zu eigen.

3. Sie bittet die Kirchen, das Lehrgesprichsergebnis aufzu-
nehmen und im christlich-jiidischen Dialog und bei eigenen
Arbeiten zum Thema ,,Kirche und Israel* zu beriicksichti-
gen.

11



Einleitung

Die 4. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft verabschiedete am 9. Mai 1994 in Wien die Studie ,,Die
Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag zum okume-
nischen Dialog iiber die kirchliche Einheit“. Diese Studie, in
der die reformatorischen Kirchen in Europa zum ersten Mal ein
gemeinsames Kirchenverstindnis formulieren, beschreibt an
zentraler Stelle das Wesen der Kirche als Gemeinschaft der an
Jesus Christus Glaubenden, aus der sich die Selbstbezeichnung
der Kirche als ‘Volk Gottes’ ableitet. Da die Bezeichnung
‘Volk Gottes’ entsprechend der alttestamentlichen Uberliefe-
rung das Selbstverstindnis des Volkes Israel wiedergibt, ist
durch die Selbstbezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ von
vornherein die Frage der Ndhe und der Abgrenzung der Kirche
gegentiiber Israel gestellt.

In der Leuenberger Kirchenstudie heifit es deshalb ausdriick-
lich: ,,Das Verhiltnis von Juden und Christen, Israel und der
Kirche bedarf weiterer Lehrgespriche zwischen den an der
Leuenberger Kirchengemeinschaft beteiligten Kirchen. Es ist
deshalb von der Vollversammlung 1994 zu einem der drei
neuen Lehrgesprachsthemen bestimmt worden.” (S.37, Anm.3)

Der darauthin gebildeten Lehrgespriachsgruppe ‘Kirche und
Israel’ gab der Exekutivausschufl der Leuenberger Kirchenge-
meinschaft Projektleitlinien vor, die vier Grunddaten enthiel-
ten:

1. ,Es besteht ein untrennbarer Zusammenhang zwischen der
Erwihlung der Kirche und der Erwidhlung Israels, zwi-
schen ‘Altem’ und ‘Neuem’ Bund.

2. Das Verhiltnis zu Israel gehort fiir Christen und Kirchen
unabdingbar zur Frage nach der Begriindung ihres Glau-
bens.

3. In der Begegnung mit dem Lebenszeugnis der Juden wer-
den die Christen Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten
im Leben von Kirche und Synagoge entdecken.

4. Der Dialog zwischen Juden und Christen lebt davon, daf3
beide das Zeugnis von der erfahrenen Wahrheit ihres

12



Glaubens nicht zuriickstellen und im Bemiihen um gegen-
seitiges Verstindnis aufeinander horen.*

Nach diesen Leitlinien sollte das Lehrgesprich das Ziel ha-
ben, ,,ein gemeinsames Verstindnis der reformatorischen Kir-
chen zum Thema ‘Kirche und Israel’ zu erarbeiten”. Es solle
den in der Leuenberger Konkordie (Ziff.38) benannten Krite-
rien entsprechen, also bestimmt sein ,,vom Bemiihen um die
Aktualisierung des gemeinsamen Verstdndnisses des Evangeli-
ums®, und zwar ,,auf dem Hintergrund der besonderen Heraus-
forderungen des christlich-jiidischen Dialogs®. Es solle offen
sein ,,fiir den Dialog zwischen Christen und Juden als Grundla-
ge zur Forderung des gegenseitigen Vertrauens® und geeignet,
,»sich in Verkiindigung, Unterricht und Seelsorge der Kirchen
zu bewéhren“. Und es solle schlieBlich ,,ein Beitrag zum 6ku-
menischen Dialog” sein.

Wichtig ist ein Hinweis zu der im Text der vorliegenden
Studie verwendeten Begrifflichkeit: Der Begriff Israel be-
zeichnet das jiidische Volk und das Judentum als religidse,
soziale und kulturelle GroBe, einschlieBlich moglicherweise
einander widersprechender Selbstdefinitionen innerhalb der
vielfiltigen Stromungen des Judentums sowohl der Vergan-
genheit als auch der Gegenwart. Wenn Israel im politischen
Sinne gemeint ist, wird ausdriicklich vom Staat Israel gespro-
chen.

Den eingangs genannten Projektleitlinien folgend ist die
Lehrgesprichsgruppe von dem jeweiligen Kontext ausgegan-
gen, in dem sich das von den reformatorischen Kirchen in
Europa gefiihrte christlich-jlidische Gesprich gegenwirtig
vollzieht.

Dabei wird in Teil I zundchst gezeigt, in welchem Mafle die
Unterzeichnerkirchen der Leuenberger Konkordie das Ge-
spriach mit Israel suchen, in welchen Fragen dabei untereinan-
der ein Konsens zu erkennen ist und wo in Einzelfragen Unter-
schiede bestehen (Teil I, Abschnitte 1 und 2). Da das Nachden-
ken iiber eine Neubestimmung des Verhiltnisses der Kirche zu
Israel nicht ohne die kritische Analyse der biblischen Grundla-
gen und der kirchengeschichtlichen Zusammenhinge gesche-

13



hen kann, folgt eine Darstellung der geschichtlichen Entwick-
lung des Verhiltnisses von Kirche und Israel (Teil I, Abschnit-
te3und 4).

Teil II enthilt die notwendige dogmatische Reflexion: Zi-
néchst werden in Abschnitt 1 bereits vorliegende theologische
Versuche einer Klidrung der Beziehung zwischen Kirche und
Israel erortert; in Abschnitt 2 wird dann aufgrund theologischer
Kriterien in mehreren Schritten eine eigene Bestimmung dieses
Verhiltnisses entfaltet. In Abschnitt 3 werden die zuvor g-
wonnenen Erkenntnisse im Blick auf das Zusammenleben von
Kirche und Israel konkretisiert.

Die Studie miindet in Teil III in praktische Konsequenzen. In
Abschnitt 1 werden kirchliche Handlungsfelder benannt und
Aufgaben formuliert; dieser Teil schliet in Abschnitt 2 mit
einer Aussage zur gemeinsamen Weltverantwortung von Juden
und Christen.

Im Schlufwort werden das Wissen der Kirchen um ihre
Schuld, die Bitte um Vergebung und die Hoffnung, neue Wege
beschreiten zu konnen, ausgesprochen.

Zur Erarbeitung der vorliegenden Studie kamen die von
mehr als 20 europdischen Kirchen entsandten Delegierten zu
sieben Konsultationen zusammen (Winter 1996: Basel; Friih-
jahr 1997: Preetz; Herbst 1997: Warschau; Friihjahr 1998:
Amsterdam; Herbst 1998: Dresden; Friithjahr 1999: Prag;
Herbst 1999: Berlin). Nach dem Stellungnahmeproze$3 in den
Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft kam die Lehr-
gesprachsgruppe im November 2000 zu einer abschliefenden
achten Konsultation in Rom zusammen, um die mehr als 30
eingegangenen Voten zu beraten und deren Anliegen aufzu-
nehmen.

Besondere Bedeutung hat die Tatsache, dal die Professorin
fiir Judaica und Rabbinica Dr. Chana Safrai (Jerusalem) regel-
mifBig an den Beratungen teilnahm; an der Tagung in War-
schau waren auch der inzwischen verstorbene Rabbiner Dr.
Roland Gradwohl (Jerusalem) sowie Stanislav Krajewski
(Warschau) beteiligt.

Die Titel aller wihrend der Beratungen gehaltenen Vortrige
sind im Anhang chronologisch zusammengestellt.

14



Teil 1
Israel und die Kirche
1 Theologische und geschichtliche Voraussetzungen

1.1 Die Bestimmung des Verhiltnisses der Kirche zu Israel
erfolgt aus mehreren Griinden: Die Kirche ist in Israel verwur-
zelt. Die Heiligen Schriften Israels sind als das Alte Testament
ein Teil der christlichen Bibel. Die Kirche wird vom Glauben
verstanden als die Gemeinschaft der an Gottes Heilstat in Jesus
Christus glaubenden Menschen, als der ‘Leib Christi’; die
Kirche wird aber auch verstanden als das in Christus erwihlte
Volk Gottes. Damit macht der christliche Glaube iiber die Kir-
che eine Aussage, die zum Selbstverstindnis Israels als Volk
Gottes in Spannung steht. Diese Spannung hat im Laufe der
Geschichte des Verhiltnisses zwischen Kirche und Israel zu
unterschiedlichen Konsequenzen gefiihrt: Epochen des Mitein-
anders wurden abgel6st durch Epochen des Desinteresses, oft
auch der Feindschaft und des Hasses.

Die Kirchen blicken zuriick auf Epochen von Judenverfolgun-
gen und insbesondere auf die Schoah, die in ihrer programma-
tischen Brutalitdt und Perfektion alle bisherigen Verfolgungen
tibersteigt. Die Kirchen wissen, dafl sie in dieser Situation
versagt haben; etliche Kirchen der Leuenberger Kirchenge-
meinschaft haben deshalb ihre Schuld gegeniiber Israel und
ihre Mitschuld an der Schoah auf unterschiedliche Weise be-
kannt und ihr Versagen ausgesprochen. Die Kirchen versagten
aus Gleichgiiltigkeit und Furcht, Hochmut und Schwiche; sie
versagten auch und vor allem aifgrund von falschen Ausle-
gungen biblischer Texte und daraus resultierendem schreckli-
chen theologischen Irrtum. Bisweilen hatte es im Christentum
die Vorstellung gegeben, die Ablehnung und Abwertung des
Judentums bis hin zu ausdriicklicher Judenfeindschaft sei gera-
dezu als ein Aspekt christlichen Selbstverstindnisses anzuse-
hen.

Wenn es angesichts dieser Vergangenheit gelingt, zu einer
theologisch verantworteten neuen Klidrung des Verhiltnisses

15



von Kirche und Israel zu kommen, so stellt dies fiir die Kirche
einen Gewinn an Freiheit, zugleich aber auch eine theologische
Bereicherung und eine vertiefte Einsicht in ihr eigenes Wesen
dar.

1.2 In den im Jahre 1987 von der Vollversammlung der Leu-
enberger Kirchengemeinschaft in Straburg fiir die Erarbeitung
der Studie ,,Die Kirche Jesu Christi“ gegebenen Empfehlungen
war unter anderem gesagt worden, es miisse ,,das Verhéltnis
der Christenheit zum jiidischen Volk im Rahmen reformatori-
scher Ekklesiologie und in der Perspektive unserer Identitét als
Kirche* bedacht werden. Die dann im Jahre 1994 vorgelegte
Studie folgt dieser Mafligabe, indem sie an mehreren Stellen
Aussagen zum Verhiltnis der Kirche zu Israel macht.

1.2.1 Das Wesen der Kirche, ihre Sendung und ihr Auftrag,
wird folgendermafen beschrieben (S.22): Sie ist ,,das in Chris-
tus erwihlte Volk Gottes“, das vom Heiligen Geist gesammelt
und gestidrkt auf dem Weg ist durch die Zeit zur Vollendung im
Reiche Gottes. ,,Im Wirksamwerden dieses allumfassenden
Handelns Gottes hat die Kirche ihren Ursprung und bleibenden
Grund.” Die Kirche, die der Glaube so als ,,in Christus erwéhl-
tes Volk Gottes” versteht, hat historisch gesehen ihren Ur-
sprung in Israel. Israel aber sieht sich unverindert und unge-
achtet des Christusgeschehens als das durch Gottes Handeln
erwihlte Volk: Gott und sin Volk Israel sind unaufloslich
aneinander gebunden. Ausdruck dieses erwéhlenden Handelns
ist der Bund Gottes, wie er insbesondere in der biblischen U-
berlieferung vom Geschehen am Sinai (Ex 19-24) zum Aus-
druck gebracht wird. Der untrennbare Zusammenhang zwi-
schen der Erwihlung der Kirche und der Erwéhlung Israels als
Volk Gottes ist in der Kirchenstudie aus christlicher Sicht so
beschrieben (S.37): ,,Als sein Volk hat Gott Israel zum Glau-
ben gerufen (Jes 7,9), ihm durch seine Weisungen den Weg
zum Leben gezeigt (Ex 20,1-17; Dtn 30,15-20) und es so zum
Licht der Volker bestimmt (Jes 42,6). Diese an Israel ergange-
ne Verheiung ist mit dem Christusgeschehen nicht hinfillig
geworden, denn Gottes Treue hilt an ihr fest (Rom 11,2.29) %

16



122 In Kapitel I der Kirchenstudie (,,Das Wesen der Kirche
als Gemeinschaft der Heiligen*) wird in Abschnitt 1.1 zunichst
vom ,rechtfertigenden Handeln des dreieinigen Gottes* g-
sprochen. In Abschnitt 3.1 wird unter der Uberschrift ,,.Der
Grund der Bestimmung der Kirche in der Erwéhlung — Kirche
als Volk Gottes” das Kirchenverstindnis unter Bezugnahme
auf biblische Aussagen ndher ausgefiihrt: Gott hat uns ,,in
Christus erwihlt, ehe der Welt Grund gelegt war* (Eph 1,3-6);
es heilit dann unter Hinweis auf Ex 19,5f ausdriicklich, daf3
,diese Erwihlung der Kirche ... in einem untrennbaren Z1-
sammenhang mit der ... Erwihlung Israels als Volk Gottes*
steht. Die Studie spricht von der ,,Kirche als Volk Gottes (1
Petr 2,9f)* als der ,,von Christus berufene(n) Gemeinschaft der
Glaubenden aus Juden und Vélkern (Rom 9,24)“ (S.37). In
diesem Zusammenhang wird dann in einer Anmerkung der
oben in der Einleitung zitierte Satz iiber die Notwendigkeit von
Lehrgespridchen zu dieser Thematik formuliert.

1.2.3 In Kapitel II der Kirchenstudie (,,Die Gemeinschaft der
Heiligen in der Gesellschaft der Gegenwart*) wird in Abschnitt
3 (,,Die Kirchen im Dialog*) vor dem Unterabschnitt ,,Dialog
mit den Religionen* (3.2) zunédchst vom Dialog mit dem Juden-
tum gesprochen (3.1). Es heifit dort unter anderem (S.51):
,.Kirche zu sein bedeutet fiir die Kirchen der Reformation, daf3
sie sich in biblisch begriindeter Prioritéit der Aufarbeitung ihres
Verhiltnisses zum Judentum zuwenden. Das Gesprich mit dem
Judentum ist unverzichtbar.” Nach einer Erinnerung an die fiir
die Juden leidvolle Geschichte der Beziehungen zwischen
Kirche und Israel heiflt es dann weiter: ,,Die Auseinanderset-
zung mit der schmerzvollen und belastenden Geschichte des
Verhiltnisses von Juden und Christen ist fiir alle Kirchen zu
einer zentralen Aufgabe geworden. Wo das Evangelium von
der Gnade Gottes in Jesus Christus dazu miflbraucht wird, die
‘Verwerfung’ der Juden zu begriinden oder Gleichgiiltigkeit
gegeniiber ihrem Schicksal zu rechtfertigen, wird das Evange-
lium selbst als Existenzgrund der Kirche in Frage gestellt. Das
Verhdltnis zu Israel gehort darum fiir die Christen und Kirchen
unabdingbar zur Frage nach der Begriindung ihres Glaubens .

17



Bevor die Studie dann konkret vom Dialog spricht, stellt sie
fest: ,,Die Existenz des Judentums ist fiir die Kirche ein Zei-
chen der Treue Gottes zu seinen Verheilungen, auf die auch
die Kirche angesichts ihres vielfiltigen Versagens, gerade in
ihrem Verhiltnis zu den Juden, angewiesen bleibt.*

124 Sehr bewuBt unterscheidet die Kirchenstudie den Dialog
mit dem Judentum vom Dialog mit den Religionen. Zum ,,Dia-
log mit den Religionen* wird gesagt, der Glaube wende sich
,.Kritisch gegen jedwede Verehrung fremder Gotter und jedwe-
de Aufrichtung fremder Ideologien®, auch innerhalb der Kirche
selber. Der Glaube an den in Jesus Christus handelnden Gott
beféhige allerdings ,,bei aller Kritik der Religionen auch zur
Wahrnehmung des Anliegens und Sinns im Kultus und in der
Vorstellungswelt anderer Religionen, ja sogar von Wahrheits-
momenten der Gottesverehrung und Gottesvorstellung in h-
nen“, wobei aber ,,synkretistische Harmonisierungen* im Sinne
,.einer neuen Uberreligion* fiir den christlichen Glauben ausge-
schlossen blieben (S.53). Eine genaue theologische Reflexion
der prinzipiellen Differenz zwischen dem Gesprich mit dem
Judentum und dem Gesprich mit ,,den Religionen” bzw. mit
,,den Weltanschauungen® (3.3) fehlt in der Kirchenstudie. Die
vorliegende Studie ,,Kirche und Israel* wurde deshalb erarbei-
tet, weil das Verhiltnis der Kirche zu Israel Teil der Ekklesio-
logie, also ein unmittelbarer Aspekt der Identitéit der Kirche ist;
das Problem des Verhiltnisses zu den Religionen muf} an ande-
rer Stelle bedacht werden.

1.3 Wenn Christen von der bleibenden Erwéhlung Israels
sprechen, so schliefit das die Anerkennung des jiidischen Vol-
kes als Volk Gottes ein. Demgegeniiber ist die Selbstbezeich-
nung ‘Volk Gottes’ fiir die Kirche keineswegs eine Selbstver-
stiandlichkeit. Selbst dann, wenn dabei zugleich die bleibende
Erwiéhlung Israels betont wird, kann das Selbstverstidndnis und
die Selbstbezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ von Juden
gleichwohl als Anmaflung empfunden werden. Jedenfalls kann
die Kirche, wenn sie sich als ‘Volk Gottes’ versteht, nicht von

18



ihrem besonderen Verhiltnis und ihrer besonderen Verbunden-
heit mit dem Judentum absehen.

Die Zuordnung von Kirche und Israel, die in dem je eigenen
Selbstverstindnis als ‘Volk Gottes’ griindet, ist fiir die Kirche
und fiir die christliche Theologie keine Randfrage. Hier wird
vielmehr ein zentraler Punkt reformatorischen Kirchenver-
standnisses, das sich vom Handeln Gottes herleitet, beriihrt:
Die Kirche ist vom Grund ihres Glaubens her an Israel gewie-
sen, und ihre Beziehung zu Israel gehort darum ,,unabdingbar
zur Frage nach der Begriindung ihres Glaubens* (Die Kirche
Jesu Christi, S.51). Das ist eine eigene Einsicht des christlichen
Glaubens: Eine theologisch begriindete christliche Aussage zu
Israel als Volk Gottes muf3 aber respektieren, daf3 Israel sich
selbst als ‘Volk Gottes’ auf seine eigene Weise beschreibt.
Beide Aussagen iiber Israel miissen aber nicht notwendig mit-
einander iibereinstimmen.

1.4 Das Leben des zeitgendssischen Judentums ist auch nach
mehr als fiinfzig Jahren durch die Schoah geprégt. Die Schoah
stellt eine bleibende Herausforderung fiir die Kirchen und ihre
Theologie dar: Sie ist eine Aufgabe fiir alle Kirchen in Europa,
auch fiir diejenigen, deren Glieder an der Schoah nicht beteiligt
waren. Die Schoah bleibt Anla zu stiindiger theologischer
Selbstpriifung und Erneuerung; sie zwingt dazu, den Ursachen
fiir den immer wieder aufflammenden Judenhafl und fiir eine
auch heute noch zu findende Judenfeindschaft nachzugehen.
Diese Selbstpriifung mufl den Willen und die Bereitschaft zu
Bufle und Umkehr sichtbar werden lassen.

2 Begegnungen zwischen Kirche und Israel in
reformatorischen Kirchen Europas

2.1 Die im Wesen der Kirche liegende theologische Notwen-
digkeit fiir eine sachgemif3e Bestimmung des Verhiltnisses der
Kirche zu Israel und die aus der Geschichte resultierende Ver-
antwortung und Schuld sind unmittelbar aufeinander bezogen.
Beiden Aspekten muf je fiir sich Rechnung getragen werden.

19



Mit den folgenden Uberlegungen soll ein Forum fiir das weite-
re Nachdenken und fiir kiinftige Gespréiche auf der Ebene der
Leuenberger Kirchengemeinschaft geschaffen werden. Hierzu
ist es notwendig, die jeweils in den einzelnen Kirchen unter-
schiedlich intensiv gefiihrte Diskussion wahrzunehmen und
einen inneren Dialog der reformatorischen Kirchen zu begin-
nen.

2.2 Die Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemein-
schaft hat im Jahre 1994 in Wien die reformatorischen Kirchen
in Europa dazu aufgerufen, die bisher in einzelnen Kirchen
gewonnenen Ergebnisse der theologischen Reflexion des Ver-
hiltnisses der Kirche zu Israel aufzunehmen und jeweils selber
das Gespriach mit Israel zu suchen, zu pflegen und zu intensi-
vieren. Darin ist die Herausforderung enthalten, liber das bisher
Geleistete hinaus eine von allen reformatorischen Kirchen
mitgetragene und mitverantwortete Verhiltnisbestimmung von
Kirche und Israel zu finden.

2.3 In der Vergangenheit verlief die Reflexion der eigenen
Begegnung mit Israel in den reformatorischen Kirchen in Hi-
ropa sehr unterschiedlich. Im Zusammenhang des christlich-
jidischen Gesprichs 1a6t sich ein breites Spektrum an Erfah-
rungen, Entwicklungen und Tendenzen erkennen. In vielen
europiischen Kirchen kam es erst nach 1945 auf offizieller
Ebene zur Begegnung von Christen und Juden. Damit verband
sich ein Nachdenken iiber die Ursachen der christlichen Ent-
fremdung vom Judentum, ja der Feindschaft gegeniiber Juden,
sowie die theologische Reflexion iiber das Selbstverstiandnis
der jeweiligen Kirche im Gegeniiber zu Israel.

Die folgenden Abschnitte spiegeln die Berichte aus denjenigen
Kirchen wider, die auf entsprechende Anfragen reagiert haben.
Diese zeigen aus der Perspektive der jeweiligen Kirche und
ihrem historischen Kontext, wie sie die Begegnung von Kirche
und Israel beschreiben. Es handelt sich um eine knappe Uber-
sicht, die die unterschiedlichen Schwerpunkte und charakteris-
tische Entwicklungen erkennen lassen soll.

20



23.1 In Polen gab es in den 20er und 30er Jahren des 20.
Jahrhunderts die auf die Bekehrung von Juden zum Christen-
tum gerichtete ,,Barbican* Mission. Nach dem Zweiten Welt-
krieg dauerte es mehrere Jahre, bis die polnische reformierte
Kirche mit der Erinnerung an die Zeit der Besetzung fertig
wurde — jener Zeit, als das Gemeindehaus und die Kirche in
Warschau von allen Seiten vom jiidischen Ghetto umgeben
gewesen waren. Neben den Bemiihungen um den Wiederauf-
bau der Kirche stand das Bestreben, den Kontakt mit dem Ju-
dentum nun in neuer Weise wieder aufzunehmen. In der Zeit-
schrift ‘Jednota’ (Einheit) wurde die Frage diskutiert, ob der
religiose Dialog zwischen den Christen und den gldubigen
Juden moglich sei. Im Jahre 1995 gab die Synode der evange-
lisch-reformierten Kirche in Polen eine Erkldrung zum Jah-
restag der Befreiung des Konzentrationslagers Auschwitz ab.

2.3.2 In der Staatsverfassung Norwegens von 1814 bis 1851
waren die Juden vom Reich ausgeschlossen (ohne Wohnrecht),
wurden danach aber eine lebendige, nicht immer akzeptierte,
Minoritit. Interesse fiir die Juden und Solidaritdt mit ihnen und
dem Staat Israel sind in der Kirche von Norwegen, besonders
nach dem Zweiten Weltkrieg und der deutschen Okkupation
Norwegens, sehr stark geworden. Die Kirche hat, obwohl spiit,
1942 die erste offentliche Kritik gegen die Deportation der
norwegischen Juden geduflert. Die Solidaritdt mit den Juden
hat sich auch durch die Begegnung mit den Juden durch die
Judenmission entwickelt. Die Jiidischen Gemeinden in Norwe-
gen sind heute klein, spielen aber eine Rolle in den 6ffentlichen
Kultur- und Religionsdebatten. Die Kirche von Norwegen
unterhilt seit 1996 eine stindige Dialog-Kommission mit den
Mosaischen Gemeinden in Norwegen.

233 In Dénemark war die Haltung der Kirchenleitungen
gegeniiber den Juden seit der Etablierung der ersten Synagogen
(Ende 17. Jahrhundert) bis ins 19. Jahrhundert durchgehend
antijiidisch. Die Regierungen waren dagegen toleranter; 1814
erhielten die Juden biirgerliche Gleichberechtigung, 35 Jahre
bevor die allgemeine Religionsfreiheit eingefiihrt wurde. Als

21



die deutsche Besatzungsmacht im Jahre 1943 die Juden verhaf-
ten und deportieren wollte, wurde ein Hirtenbrief im Gottes-
dienst verlesen, in dem mit Verweis auf Bibel und Gewissen
Judenverfolgungen ausdriicklich verurteilt wurden. Etwa 94%
der 8000 dénischen Juden wurden durch den Beistand der Be-
volkerung nach Schweden gerettet. Nach dem Zweiten Welt-
krieg war das Verhiltnis zwischen Kirche und Synagoge im-
mer harmonisch, jedoch ohne nihere Verbindungen. Die Ober-
rabbiner haben aber bis in die jiingste Zeit durch personliche
Kontakte und zahlreiche Vortridge in kirchlichen Gemeinden
Auskiinfte iiber das Judentum gegeben. Ein offizielles Forum
fiir Gespridche zwischen der Volkskirche und der Mosaischen
Glaubensgemeinschaft gibt es aber nicht.

234 In den Kirchen der Niederlande, wo es schon nach der
Dordrechter Synode im 17. Jahrhundert zu intensiven und
direkten Kontakten mit Rabbinern gekommen war, entwickelte
sich eine eigenstindige Sicht des Verhiltnisses von Christen
und Juden. Das besondere Interesse am Alten Testament und
die gottesdienstliche Praxis des sonntéglichen Psalmengesangs
hatten einen Nidhrboden bereitet, auf dem sich das inhaltliche
Interesse an Israel entwickelte, das Ende des 19. Jahrhunderts
bei einigen Theologen ein deutliches Profil bekam. In den 40er
Jahren des 20. Jahrhunderts rang man mit dem Thema ,,Das
Judentum als (An)Frage an die Kirche* und mit dem bald
brennenden Thema ,,Edda und Tora“. Es festigte sich die Uber-
zeugung, dafl sich das Verhiltnis der Kirche zu Israel vom
christlichen Verhiltnis zu anderen Religionen unterscheide und
dal insbesondere nicht von einer ,,Enterbung® Israels gespro-
chen werden konne. Die Bedeutung eines theologisch reflek-
tierten Verhiltnisses zur Gegenwart Israels wurde in der Studie
‘Israel, Volk, Land und Staat’ der ‘Hervormde Synode’ im
Jahre 1973 unterstrichen. 1995 wurde unter demselben Titel
eine weiterfiihrende Besinnung als Zwischenbericht den (e-
meinden zugesandt.

235 In Italien sind die Beziehungen zwischen Juden und
Protestanten davon geprégt, dafl Juden und Waldenser jahrhun-

22



dertelang die beiden religiosen Minderheiten waren, die dis-
kriminiert und verfolgt, aber nie ausgerottet oder assimiliert
wurden; im Jahre 1848 wurden beide emanzipiert (,,parallele
Schicksale®). Im 19. Jahrhundert gab es unter den italienischen
Protestanten eine verbreitete Judenfreundlichkeit, gepridgt von
einer wortlichen Auslegung einiger Verheilungen der Bibel
tiber das Ende der Diaspora und die Heimkehr Israels in das
Gelobte Land; nicht zuletzt deshalb blieben die italienischen
Protestanten unanfillig fir den Antisemitismus, und sie leiste-
ten verfolgten Juden Hilfe, auch wenn es zu keiner 6ffentlichen
Verurteilung der Rassengesetze seitens der Generalversamm-
lungen und der Kirchenleitungen kam. Direkte Kontakte zwi-
schen Protestanten und Juden entstanden vornehmlich nach
dem Zweiten Weltkrieg, sowohl im Rahmen des gemeinsamen
Interesses an der Verteidigung und am Schutz der Rechte der
Minderheiten und an einem pluralistischen Charakter der Ge-
sellschaft, wie auch im Bereich des Dialogs zwischen Juden
und Christen.

2.3.6 In Frankreich fiihlte sich der Protestantismus, der sich
aus der geschichtlichen Erfahrung der Verfolgung und des
Exils entwickelt hatte und der sich aus intensiver Bibellektiire
insbesondere des Alten Testaments néahrte, immer dem Juden-
tum nahe. Im Jahre 1942 bezog die vom theologischen Denken
Karl Barths beeinfluite Reformierte Kirche Stellung gegen die
Rassengesetze der Vichy-Regierung; die protestantische Be-
volkerung verhielt sich oft mit den Juden solidarisch. Nach
dem Krieg griindete der Rotestantische Bund in Frankreich
eine Kommission mit dem Auftrag, dem Verhéltnis zum Juden-
tum nachzugehen und es zu iiberdenken; allerdings hat keine
der franzosischen Kirchen die Frage der christlichen Mitver-
antwortung fiir die Schoah offiziell angesprochen. Die Refor-
mierte Kirche in ElsaB-Lothringen hat 1990 auf der Synode
von Saint-Louis dieser Frage eine allgemeine Einfiihrung zum
Thema ,,Die jiidischen Wurzeln des christlichen Glaubens*
gewidmet.

23



237 In der Schweiz kam es im Rahmen des ,,Hilfswerks fiir
die Bekennende Kirche in Deutschland* 1941 zu einem erbit-
terten theologischen Grundsatzstreit liber das Verstidndnis von
Joh 422 (,,Das Heil kommt von den Juden®). Eine Gruppe
verstand den Satz als Aussage iiber die Vergangenheit: ,,.Das
Heil kam ... von den nun verworfenen Juden hin zur Kirche;
eine andere Gruppe las die Aussage ,,Das Heil komm¢ von den
Juden® in dem Sinn, daf} die Kirche dadurch in eine bleibende
Verbundenheit mit dem Volk Israel versetzt sei. Eine reprisen-
tative Versammlung der Kirche erklirte schlieflich bekennt-
nismaBig: ,,Weil geschrieben steht: ‘Das Heil kommt von den
Juden’ (Joh 4,22), darum ist Antisemitismus mit der Zugeho-
rigkeit zur christlichen Gemeinde unvereinbar.*

2.3.8 In der Tschechischen Republik verlduft in der Kirche der
Bohmischen Briider seit langem ein ProzeB intensiven Nach-
denkens und Bemiihens um eine theologische Kldrung und
praktische Besserung der Beziehung zu den Juden. Die Bohmi-
schen Briider schliefen sich auf diese Weise den reformatori-
schen Kirchen an. Sie konnen dabei jene Intention aufgreifen,
die in der Arbeit der tschechischen Bibeliibersetzer und -aus-
leger zur Zeit der Reformation zu erkennen und auch in der
Gegenwart wahrzunehmen ist.

2.3.9 Durch die in der Zeit der nationalsozialistischen Herr-
schaft von Deutschen organisierte Judenvernichtung sehen die
evangelischen Kirchen in Deutschland sich Israel in besonderer
Weise verpflichtet. Ein in die Zukunft weisendes Signal gab
1950 die Synode der EKD in Berlin-Weiflensee. Sie benannte
erstmals die Mitschuld, die die Evangelische Kirche wihrend
der NS-Herrschaft gegeniiber den Juden auf sich geladen hatte,
wobei sie aussprach, daf die Kirche schuldig geworden war
,durch Schweigen und Unterlassen; und sie bekannte ihren
Glauben, ,,dall Gottes VerheiBung iiber dem von ihm erwihlten
Volk Israel auch nach der Kreuzigung Jesu Christi in Kraft
geblieben ist“. Seit dem Berliner Kirchentag 1961 wird auf den
Kirchentagen kontinuierlich das Gespridch mit Jiidinnen und
Juden gefiihrt. Nicht zuletzt solchen Gesprichen verdanken

24



sich die drei Studien ,,Christen und Juden® aus den Jahren
1975, 1991 und 2000. In der Studie ,,Christen und Juden II*
wurde ein inzwischen erreichter ,,Grundkonsens® festgestellt,
der die ,,Absage an den Antisemitismus® und das ,,Eingestind-
nis christlicher Mitverantwortung und Schuld am Holocaust®
umfaft; hervorgehoben wird ,,die unlosbare Verbindung des
christlichen Glaubens mit dem Judentum* sowie ,,die bleibende
Erwihlung Israels“, hingewiesen wird auf ,.die Bedeutung des
Staates Israel®.

In den einzelnen deutschen Landeskirchen sind die Ergebnisse
des theologischen Nachdenkens und des Gesprédchs mit Israel
auf unterschiedliche Weise aufgenommen und umgesetzt wor-
den, wobei insbesondere der Synodalbeschlufl der Evangeli-
schen Kirche im Rheinland aus dem Jahr 1980 zu nennen ist.
Seitdem haben viele Landeskirchen Erkldrungen zum Verhiltnis
von Christen und Juden verabschiedet. Zum Teil wurden H-
ginzungen der Kirchenordnungen beschlossen, in denen von
der bleibenden Erwihlung Israels gesprochen wird. Einige
deutsche Landeskirchen formulierten eine ausdriickliche Absa-
ge an jede Form von Judenmission.

2.3.10 Die Generalsynode der Evangelischen Kirche in Oster-
reich verabschiedete im Jahre 1998 eine ausfiihrliche Erkla-
rung unter dem Titel ,,Zeit zur Umkehr*. Darin wird festge-
stellt, daf die Kirchen an der Schoah mitschuldig geworden
seien und daf sie sich verpflichtet wissen, ,,jeglichem gesell-
schaftlichen und personlichen Antisemitismus zu wehren®. Es
heiflit in diesem Zusammenhang: ,,Da der Bund Gottes mit
seinem Volk Israel aus lauter Gnade bis ans Ende der Zeit
besteht, ist Mission unter den Juden theologisch nicht gerecht-
fertigt und als kirchliches Programm abzulehnen.

2.3.11 Die Kirche von Schottland verweist darauf, daf3 sie die
Erfahrungen von kriegsbedingter Besatzung oder totalitédrer
Herrschaft nicht gemacht hat und mit den Extremen des Anti-
semitismus nicht konfrontiert wurde; in Schottland gibt es sehr
kleine jiidische Gemeinden in wenigen Teilen des Landes. Im

25



allgemeinen bestehen gute Beziehungen zwischen der Kirche
von Schottland und ihren jiidischen Nachbarn.

24 Die Frage einer theologischen Deutung des Staates Israel
wird von den Kirchen unterschiedlich beantwortet. In einigen
Erkldrungen wird die Griindung dieses Staates im Jahre 1948
ausdriicklich als ein geschichtliches Zeichen der Treue Gottes
zu seinem Volk gewertet; in anderen Erkldrungen fehlt eine
theologische Aussage iiber den Staat Israel. Ein weitgehender
Konsens besteht darin, dafl sorgfiltig unterschieden wird zwi-
schen der biblischen LandverheiBung an das Volk Israel und
dem sikularen Staat Israel. In der erwéhnten Osterreichischen
Erkldrung aus dem Jahre 1998 wird die Hoffnung ausgespro-
chen, daf} ,,dieser Staat mit seinen Nachbarn— insbesondere mit
dem paléstinensischen Volk — in gegenseitiger Achtung des
Heimatrechtes einen sicheren Frieden findet, so dafl Juden,
Christen und Muslime friedlich zusammenleben konnen®.

2.5 Die Frage nach der Bedeutung der sich zu Jesus Christus
bekennenden Juden, insbesondere derjenigen, die sich auch als
Christen ihrer jiidischen Herkunft und Tradition verpflichtet
sehen, wurde selten gestellt. Das hingt auch damit zusammen,
daf} die Gefahr gesehen wird, in der Begegnung zwischen Ju-
den und Christen gewachsenes Vertrauen konnte aufs Spiel
gesetzt werden. In vielen theologischen Aussagen zum Ver-
héltnis von Kirche und Israel wird die christliche Kirche aus-
driicklich oder implizit als ,,Kirche aus den Volkern* verstan-
den, in der Menschen jiidischer Herkunft nicht mehr im Blick
sind. Andererseits sagt etwa die Synode der Evangelischen
Kirche in Deutschland im November 2000: ,,.Das Neue Testa-
ment bezeugt die eine Kirche aus Judenchristen und Heiden-
christen. Wir sehen in unseren christlichen Geschwistern jiidi-
scher Herkunft Zeugen unserer unlosbaren Verbundenheit mit
dem bleibend erwihlten Gottesvolk Israel.

Auch die Frage, ob und in welcher Weise das Zeugnis von der
in Christus geschehenen Versohnung Gottes mit der Welt, auch
Israel betrifft, wurde héufig nicht thematisiert. Gerade diese
Frage ist es, die Juden beunruhigt und die das Gesprich ge-

26



fihrdet; deshalb vermeiden viele kirchliche Aussagen jeden
Hinweis auf diese Thematik; andere halten fest, dal das Zeug-
nis von Christus aller Welt gilt.

2.6 Die Geschichte der reformatorischen Kirchen ist in Europa
oft eng mit der Geschichte der einzelnen Nationalstaaten ver-
bunden. Die gesellschaftliche Verantwortung der Kirchen und
der einzelnen Christen wurde dabei auf unterschiedliche Weise
wahrgenommen: In einigen Léndern standen die Kirchen in
einer so engen Beziehung zum Staat, daf} sie eine gegen Juden
gerichtete staatliche Politik unterstiitzten oder sich zumindest
jeder Kritik enthielten. Es gab auch Kirchen, die zwar selber in
bestimmten geschichtlichen Phasen ebenso wie die Juden als
religiose Minderheiten unterdriickt und verfolgt wurden, die
dabei aber keine positive Interpretation des Judentums entwi-
ckelten oder gar aktive Solidaritdt mit Juden iibten.

Beides muf} gesagt werden: Aus der Zeit des Nationalsozialis-
mus resultiert eine besondere Verantwortung Deutschlands und
der Christen in Deutschland; aber alle Kirchen haben an der
besonderen europdischen Schuldgeschichte an Israel teil, inso-
fern sie der Judenfeindschaft nicht nachdriicklich widerspro-
chen oder ihr sogar im Gegenteil direkt oder indirekt Vorschub
geleistet haben.

3 Israel und die Kirche im Horizont der
biblischen Uberlieferung

3.1 Die Notwendigkeit, iiber das Verhiltnis von Kirche und
Israel nachzudenken, ergibt sich unmittelbar von den Anfingen
des Christentums her. Die diese Anfinge bezeugenden bibli-
schen Texte verweisen nicht nur auf den historischen Ursprung
der Kirche und damit auf das geschichtliche Verhiltnis zu
Israel, sondern sie sind Ausgangspunkt und kritischer Bezugs-
punkt (fons et iudex) aller theologischen Reflexion.

3.2 Die Heiligen Schriften Israels, der Tenach (Tora, Prophe-
ten, ‘Schriften’), bezeugen die Geschichte Gottes, des Schop-

27



fers, der sein Volk Israel erwahlt hat und es durch die (&-
schichte hindurch fiihrt. Diese Geschichte setzt ein mit der
Erwihlung der Viter und Miitter. Die Heiligen Schriften erzih-
len vom befreienden Auszug des Volkes aus Agypten und von
Gottes Gabe der Tora am Sinai, von der Landnahme und der
Staatwerdung. Die in diesen Schriften bezeugte Geschichte
setzt sich fort im Babylonischen Exil, der Riickkehr in das
Land und dem Bau des Zweiten Tempels. Es gehort zu dieser
Geschichte, da} ein groBer Teil des Volkes in der Diaspora
lebt. Die im Kontext dieser Geschichte Gottes mit Israel erge-
hende Verkiindigung der Propheten spiegelt Erfahrungen von
Heil und Gericht, Erfahrungen der Hoffnung und der Rettung.
Zugleich verweisen die biblischen Texte auf die Breite der
menschlichen Lebenswelt, auf die Erfahrung von Leben und
Tod.

3.3 Nach neutestamentlichem Zeugnis ist ein Teil dieser Ge-
schichte Gottes mit seinem Volk Israel das Leben und das
Wirken Jesu von Nazareth. Jesus verkiindigte die Nihe der
kommenden Gottesherrschaft. Jesus war und blieb Jude. Ihm
ging es darum, den Willen Gottes unmittelbar zur Geltung zu
bringen; darin stand er in der Tradition der biblischen Prophe-
ten. Gleichzeitig beanspruchte er, die wahre Intention der Tora
aufzudecken; darin stand er in der Tradition der Schriftgelehr-
ten und Weisheitslehrer. In bestimmten Situationen nahm er fiir
sich aber auch in Anspruch, Positionen der religiosen Tradition
und einzelne Aussagen der zeitgendssischen Tora-Interpreta-
tion im Horizont der kommenden Herrschaft Gottes infrage-
stellen zu konnen. Jesus provozierte damit Konflikte mit religi-
osen und politischen Autorititen seiner Zeit. Die Uberlieferung
laBt das deutlich werden beispielsweise an Jesu Umgang mit
dem Sabbatgebot (Mk 2,23-28), an seiner Kritik an der Unter-
scheidung von ‘rein und unrein’ (Mk 7,1-23), an seiner Ableh-
nung der Praxis der Ehescheidung (Mk 10,2-12), vor allem
aber an seiner Ankiindigung der nahen Konigsherrschaft Gottes
(Lk 6,20; 10,9). Jesu Tod am Kreuz, wieviel Millverstdndnis
und menschlicher Irrtum auch immer daran beteiligt gewesen

28



sein mogen, lag in der Konsequenz seiner Verkiindigung und
seines Lebens.

3.4 Jesu Tod bedeutete nicht sein Ende; der christliche Glaube
bekennt und bezeugt, daf3 der gekreuzigte Jesus nicht im Tode
blieb, sondern da3 Gott ihn von den Toten auferweckt hat. Aus
dem Kreis derer, die Jesus in Galilda und in Jerusalem als seine
Jiingerinnen und Jiinger gefolgt waren, wurde alsbald das Be-
kenntnis laut: Jesus ist von den Toten auferstanden (Lk 24,34).
Sie sprachen ihren Glauben aus: Gott hat Jesus von den Toten
auferweckt (Rom 10,9) und so den Gekreuzigten ins Recht
gesetzt; damit hatte es sich erwiesen, dal} der irdische Jesus
eine unvergleichliche Vollmacht besessen hatte. Der auferstan-
dene Jesus wird mit biblischen, jiidischen Hoheitstiteln als der
Herr, als der Messias, als der Christus geglaubt. Sein Tod wird
mit Hilfe biblischer, ,alttestamentlicher” Kategorien verstan-
den als stellvertretendes Sterben fiir die Siinden der Menschen
(Rom 3,25), als ein Sterben ,,gemiBl den Schriften, wie es in
dem von Paulus zitierten Bekenntnis 1 Kor 15,3b heifit. Die an
Jesu Auferweckung Glaubenden tragen diese Botschaft hinein
in ihr Volk Israel.

34.1 Die ersten ,,Christen waren Juden; sie waren davon
liberzeugt, daf eben derselbe Gott, der Himmel und Erde ge-
schaffen hat und der Israel durch die Geschichte hindurch
fiihrt, nun an Jesus Christus und durch ihn gehandelt hatte. Sie
erwarteten die baldige Ankunft des Auferstandenen vom Him-
mel her. Sie erwarteten, damit verbunden, das Endgericht und
den Anbruch der neuen Schopfung. Sie verstanden also Jesu
Auferweckung als das eschatologische Ereignis. Im Glauben an
die Auferstehung Jesu und im Vertrauen auf die von ihnen
erfahrene Gegenwart des Geistes Gottes (Apg 2) sahen sie sich
dazu legitimiert, neue Wege zu gehen. Dies zeigte sich insbe-
sondere im Kreis um Stephanus in einer gewissen kritischen
Distanz gegeniiber der auf die Tora und den Jerusalemer Te m-
pel bezogenen religiosen Tradition (Apg 6-7).

29



342 Die an Jesu Auferweckung durch Gott glaubenden Juden
sahen sich selbstverstindlich als Teil des Volkes Israel.
Zugleich begriffen sie sich aber auch, dhnlich wie beispiels-
weise die zur gleichen Zeit in Qumran am Toten Meer lebende
judische Gemeinde, als eine besondere Gemeinschaft innerhalb
Israels. Das Handeln Gottes am gekreuzigten Jesus war fiir sie
der Zielpunkt der Gottesgeschichte. Dies war eine Glau-
bensaussage, die fiir das Selbstverstindnis der jiidischen Mehr-
heit eine Herausforderung darstellte.

34.3 Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden verstanden
sich in besonderer Weise als ,,Gemeinde, Kirche®, als ‘ekkle-
sia’ (Apg 8.3).

343.1 Das Wort ‘ekklesia’ kann sowohl die einzelne Ge-
meinde als auch die Kirche als ganze bezeichnen und entspre-
chend iibersetzt werden. In der griechischen Ubersetzung der
hebréischen Bibel bezeichnet ‘ekklesia’ die religiose Gemein-
schaft Israels. In der griechischen Alltagssprache bezeichnete
das Wort die politische Gemeindeversammlung; um diesem
Versténdnis gegeniiber ihr besonderes Selbstverstindnis zum
Ausdruck zu bringen, sprach die Kirche entsprechend alttesta-
mentlichem Sprachgebrauch von sich betont als von der ,,Ge-
meinde Gottes” (Gal 1,13 und sehr oft; nur in Rom 16,16
spricht Paulus von den ,Kirchen Christi). In dem betonten
Bezug zu Gott kommt zum Ausdruck, daf} die Gemeinde sich
nicht aus eigenem Entschluf} konstituiert, sondern daf sie sich
der Berufung durch Gott verdankt.

3432 Das in der Antike sehr hdufig gebrauchte Bild von
einer Gemeinschaft als einem ,,Leib* tibertrigt Paulus auf die
christliche Gemeinde (1 Kor 12; vgl. Rom 12 4-8). Die christli-
che Gemeinschaft dieses Leibes, in dem alle Glieder zwar
unterschiedliche Funktionen ausiiben, dabei aber untereinander
gleichberechtigt sind, wird von ihm an einer Stelle sogar als
,.Leib Christi“ bezeichnet (1 Kor 12,27). In der Studie ,,Die
Kirche Jesu Christi* heifit es dazu (S.24): ,,Das biblische Bild
des Leibes driickt aus, wie die Kirche lebt und worin sie Be-

30



stand hat. Kirche ist die Gemeinschaft von Gliedern, deren
Einheit untereinander in der Einheit mit Christus begriindet ist
(1 Kor 12,12f). Die Gemeinschaft der Glieder lebt darin, daf3
alle gleichberechtigt gemif} der Verschiedenheit der ihnen von
Gott verliechenen Gaben dem Aufbau der Gemeinde dienen (1
Kor 12,12-31; Rom 12,4-8).” In der Rede vom Leib Christi
wird ausgesagt, dal} diese Gemeinde zu verstehen ist als jene
Gemeinschaft, in der der auferstandene und erhohte Christus
als der die Lebensvollziige der Glaubenden bestimmende Herr
gegenwirtig ist. Im Kolosser- und im Epheserbrief wird dieses
Bild weiterentwickelt hin zur Vorstellung von der Kirche als
dem Leib und Christus als dem Haupt dieses Leibes.

3.5 Das Selbstverstindnis der jiidischen Christusgldaubigen,
‘Kirche Gottes’ zu sein, trennte sie nicht vom Volk Israel. Die
Christusgldaubigen waren und blieben Juden. Sie lebten in der
Erwartung, auch die anderen Juden wiirden von der Wahrheit
des Christusbekenntnisses iliberzeugt werden. Dies fiihrte zu
Konflikten zwischen Juden, die an die Auferweckung des Ge-
kreuzigten durch Gott glaubten, und anderen Juden, die diese
Botschaft ignorierten oder sie verwarfen. Diese, die jedenfalls
die groBe Mehrheit bildeten, versuchten auf unterschiedliche
Weise, die Christusgldubigen zum Schweigen zu bringen. Pau-
lus sagt von sich, er habe als Pharisder das Ende der Jesusbe-
wegung gewaltsam herbeifiihren, ,,die Kirche zerstéren* wol-
len (Gal 1,13.14; vgl. 1 Kor 15,9). Die Umkehr von diesem
Weg der Verfolgung bedeutete fiir Paulus zugleich seine Beru-
fung zum Verkiindiger des Evangeliums.

3.6 Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden kamen zu
der Erkenntnis, die Christusbotschaft sei nicht nur innerhalb
des Volkes Israel zu predigen, sondern dariiber hinaus auch den
Volkern, den ,,Heiden“, zu verkiindigen. Die Erzidhlung von
der Bekehrung und der Taufe des Hauptmanns Cornelius durch
den Apostel Petrus (Apg 10) beschreibt anschaulich, wie in der
Missionssituation die traditionelle Unterscheidung von ‘rein’
und ‘unrein’ und damit die Unterscheidung von Juden und
Heiden ihre zentrale Bedeutung verliert. Der Apostel Paulus,

31



von Gott zum Verkiindiger des Evangeliums Christi bei den
Heiden berufen (Gal 1,15.16), begriindet das Recht zur Hei-
denmission nicht nur mit seinem besonderen Missionsauftrag
(Gal 1,15-17), sondern auch mit der Aussage, dal der Eine
Gott ,,nicht nur Gott der Juden, sondern auch Gott der Heiden*
ist (Rom 3,29; vgl. Rom 15,8-11). So kam es zu der zunichst
durchaus nicht unumstrittenen Entscheidung, daf§ die aus den
Volkern kommenden Christusgldubigen nicht Juden zu werden
brauchten, daf} sie also die besonderen, die Identitit des Volkes
Israel bestimmenden Verpflichtungen der Tora, vor allem die
Beschneidung, nicht zu iibernehmen hatten, um zur ‘Kirche
Gottes’ gehoren zu konnen. Zugleich aber wird vor allem in
der Apostelgeschichte immer wieder betont, daB3 sich Paulus in
seiner Missionspredigt zuerst an die Menschen in den Synago-
gen wandte. Die Kirche wurde zu einer Gemeinschaft, in der
Menschen aus dem Volk Israel und Menschen aus den Volkern
miteinander leben sollten und konnten. Sie waren verbunden
durch den Glauben daran, daf3 Gott an Jesus von Nazareth
gehandelt hatte und daB Gott der gegenwirtig in Jesus Christus
Handelnde ist. Dabei wird durch die Taufe verwirklicht, daf3
,,Juden wie Griechen, Sklaven wie Freie, Méanner und Frauen®
in Christus eine Einheit sind (Gal 3,28).

3.7 Spitestens im letzten Drittel des 1. Jahrhunderts christli-
cher Zeitrechnung iiberstieg die Zahl der Christusgldubigen aus
den Volkern (,,Heidenchristen*) die Zahl der Christusgldubigen
aus dem Volk Israel; es wurde fiir die toratreuen ,,Judenchris-
ten” immer schwerer, ihr Judesein, einschlieflich des Gehor-
sams gegeniiber den Geboten der Tora, zu bewahren und zu
leben. Es begann eine Entwicklung, in deren Verlauf die der
Tora verpflichteten Judenchristen mehr und mehr an den Rand
der Kirche gedriingt wurden. Die vor allem von Paulus betonte
Erkenntnis, daf} die Kirche stets Kirche aus Juden und Heiden
ist, geriet in Vergessenheit. Zugleich sah sich die Kirche mehr-
heitlich nicht mehr in der Kontinuitdt mit dem biblischen und
dem gegenwirtigen Israel; sie begann vielmehr, sich als Ablo-
sung Israels zu verstehen. Schon im Hebriderbrief findet sich
die Vorstellung, der ,,Erste Bund* mit Israel sei als eine durch

32



das Christusereignis ,,iiberholte” GréBe zu verstehen (Hebr 8,6-
13). Im Matthiusevangelium wird ein historisches Ereignis wie
die Zerstorung Jerusalems und seines Tempels durch die Rs-
mer im Jahre 70 als die Strafe Gottes fiir den Ungehorsam der
Juden gedeutet (Matth 21,43;22.7).

3.8 Gleichzeitig entwickelte sich ein deutlicher Unterschied
zwischen Juden und Christen im Gebrauch der Heiligen Schrif-
ten Israels. Die vor allem seit der Zeit des ersten jiidisch-
romischen Krieges (66-70/73) ganz iiberwiegend aufBerhalb
von Judda und Galilda existierende christliche Kirche hielt an
der im Diasporajudentum verwendeten griechischen Fassung
der biblischen Texte (,,Septuaginta®) im Wortlaut und im Um-
fang fest. Dagegen entschied sich das normativ werdende rab-
binische Judentum dafiir, allein die in hebriischer und aramaéi-
scher Sprache erhaltenen biblischen Schriften als verbindlich
anzuerkennen, von denen dann neue griechische Ubersetzun-
gen angefertigt wurden.

3.8.1 Dementsprechend wurden Schriften wie die Biicher
Jesus Sirach oder Weisheit Salomos und historische Werke wie
die Makkabierbiicher in der christlichen Kirche als zur Bibel
gehorig anerkannt, nicht aber im Judentum. Im rabbinischen
Judentum wurde zudem die Vorstellung von der dem Mose am
Sinai zusammen mit der schriftlichen Tora anvertrauten
,,miindlichen Tora* weiterentwickelt.

3.8.2 In die lateinische Bibeliibersetzung, die Vulgata, wurden
liber die Septuaginta hinaus noch weitere Schriften aufgenom-
men; so wuchs die Differenz noch weiter, obwohl der Vulgata-
Ubersetzer Hieronymus nicht auf den griechischen, sondern wo
immer moglich auf den hebridischen Wortlaut der Schriften
zuriickgriff.

3.8.3 Martin Luther folgte bei seiner Bibeliibersetzung, ent-
sprechend dem humanistischen Prinzip, dal man ,,zu den Quel-
len* (ad fontes) zuriickgehen miisse, dem hebriischen Original-
text des Alten Testaments; deshalb mal} er den nur griechisch

33



tiberlieferten Schriften als ,,Apokryphen® einen abgestuften
Rang zu, auch wenn er sie in allen Bibelausgaben beibehielt.
Damit gab es nun auch auf christlicher Seite die Einheit des
biblischen Kanons nicht mehr, weil die romisch-katholische
Kirche an der Vulgata festhielt.

Ahnlich wie beim Neuen Testament, wo Luther im Unterschied
zur Tradition drei Briefe (Hebréer-, Jakobus- und Judasbrief)
aus theologischen Griinden ans Ende vor die Offenbarung des
Johannes riickte, wihlte er auch beim Alten Testament aus
theologischen Griinden eine von der hebriischen Bibel abwei-
chende Reihenfolge der Biicher: In der Luther-Bibel schlieft
das Alte Testament mit dem Zwolfprophetenbuch, also mit den
eschatologischen VerheiBungen des Maleachi-Buches (Mal
3,23f): ,,Siehe, ich will euch senden den Propheten Elia, ehe
denn der groBe und schreckliche Tag des Herrn kommt. Der
soll das Herz der Viter bekehren zu den Kindern und das Herz
der Kinder zu ihren Vitern, daf} ich nicht komme und das Erd-
reich mit dem Bann schlage.“ Die theologisch durchaus beab-
sichtigte Folge ist, dal der Anfang des Neuen Testaments mit
Jesu Stammbaum im ersten Kapitel des Matthidusevangeliums
und mit der Uberlieferung von dem als Elia verstandenen Jo-
hannes dem Taufer unmittelbar an diese prophetischen Verhei-
Bungen anschlie3t. Die Sammlung der Heiligen Schriften Isra-
els dagegen endet, theologisch ebenfalls bewuft, mit den zu
den ‘Schriften’ gehorenden Chronik-Biichern, die mit dem
Edikt des persischen Konigs Kyros schlieen, der den in Baby-
lon gefangenen Israeliten die Riickkehr nach Jerusalem und
den Wiederaufbau des Tempels ermoglicht (2 Chr 36,23):
»,Wer nun unter euch zu seinem Volk gehort, mit dem sei der
HERR, sein Gott, und der ziehe hinauf

4 Zur geschichtlichen Entwicklung der Abgrenzung
zwischen Kirche und Israel
4.1 Die an Jesu Auferweckung glaubenden Juden und auch die

Christusglaubigen aus den Volkern sahen sich zunichst ganz
als Teil der Geschichte des biblischen Gottesvolkes Israel.

34



Deshalb war es fiir sie selbstverstidndlich, die vom Volk Israel
als verbindliches Gotteszeugnis anerkannten heiligen Schriften
zu verwenden. Dabei lasen sie — dhnlich wie andere zeitgends-
sische jiidische Gruppen — diese Schriften als bezogen auf ihre
eigene Gruppe und ihren eigenen Glauben. Die Schriften hal-
fen ihnen, die Ostererfahrung zu verstehen. Die Glaubenden
verstanden nun die Aussagen dieser Schriften als auf Christus
verweisend; und sie sahen sich selber als in der Kontinuitét der
in diesen Schriften bezeugten Geschichte Gottes mit seinem
Volk stehend.

Dementsprechend konnte auch der fiir das Selbstverstindnis
Israels charakteristische biblische Begriff ‘Volk Gottes’ als fiir
die Gemeinschaft der an Jesu Auferweckung Glaubenden gel-
tend verstanden werden; eine entsprechende ausdriickliche
Formulierung im Neuen Testament findet sich an zwei Stellen
(1Petr 2,9.10; Tit 2,14; vgl. Rom 9,25). Zugleich aber bedeute-
te dies, daf} die frithe christliche Kirche nun begann, sich allein
als das eigentliche Volk Gottes zu sehen. Dabei blieben die
tibrigen Glieder des Volkes Israel jedoch eingeladen, an Jesu
Auferweckung durch Gott zu glauben; denn dieser Glaube
wurde verstanden als die fortdauernde Teilhabe an der unge-
brochenen und zugleich durch Gottes Handeln erneuert g-
glaubten Geschichte.

4.2 Dennoch wird die Geschichte der Beziehung zwischen der
Kirche und dem Volk Israel schon friih zu einer Geschichte der
Abgrenzung. Aussagen im Johannesevangelium lassen vermu-
ten, daf Juden, die sich zu Jesus bekannten, aus der Synagoge
ausgeschlossen wurden (Joh 9,22; 16,2). Bald aber wurde nun
auch seitens der Kirche diese Abgrenzung vorangetrieben, bis
hin zur Verachtung, schliefllich sogar zur offenen Feindschaft
und zum Haf, auch wenn damit in den ersten drei Jahrhunder-
ten eine physische Bedrohung fiir die Juden noch nicht verbun-
den war.

Erste Anzeichen fiir diese Entwicklung finden sich schon in
antijiidischen Aussagen mancher Schriften des Neuen Testa-
ments (vgl. 1 Thess 2,14-16; Matth 21,33-44; 27.25; Joh
8.,44f). Dabei ist daran zu erinnern, da3 Menschen wie der

35



Apostel Paulus und die Evangelisten Matthdus und Johannes
selber Juden sind: Mit ihrer polemischen Abgrenzung von dem
nicht an Christus glaubenden Judentum beanspruchen sie fiir
sich die Kontinuitét des jiidischen Traditionszusammenhangs,
und sie versuchen, diese Kontinuitit den anderen Juden zu
bestreiten; es handelt sich also um einen zunichst innerjiidi-
schen Konflikt. Im Grunde kann man es sogar als historisch
erstaunlich bezeichnen, daf sich solche antijiidische Polemik
nur in recht begrenztem Umfang im Neuen Testament findet.
Eine durchgiingig scharf polemische Schrift wie der im 2. Jahr-
hundert verfalite ,,Barnabasbrief*, der immerhin einem Beglei-
ter des Paulus zugeschrieben wurde, ist von der Kirche nicht
ins Neue Testament aufgenommen worden.

4.3 In den ersten drei Jahrhunderten befaf3te sich das rabbini-
sche Judentum kaum mit der Kirche und dem Christentum,
wihrend es auf christlicher Seite neben einem werbenden Be-
miihen um Juden auch schirfste Polemik gegen sie gab. Einer-
seits wurden ahlreiche christliche Schriften ,,Gegen die lu-
den® verfaf3t; andererseits aber schwand auf seiten der Kirche
weithin das Interesse, das gegenwirtige Judentum als eine
geschichtlich existierende und theologisch bedeutsame Grofe
tiberhaupt noch zur Kenntnis zunehmen.

43.1 Als im Laufe des 4. Jahrhunderts die staatlichen Chris-
tenverfolgungen im Romischen Reich endeten und das Chris-
tentum zunéchst anerkannt und dann seit 381 Staatsreligion
wurde, verbanden sich politische Interessen der romischen
Kaiser und theologische Urteile der Kirche zu einer fiir die
Juden weithin unheilvollen Allianz. In der rémischen Gesetzes-
sammlung des Codex Theodosianus aus dem Jahre 438 wurden
den Juden erstmals besondere rechtliche Auflagen gemacht:
Ihre biirgerlichen Rechte wurden beschrinkt, und sie wurden
von offentlichen Amtern ausgeschlossen. Andererseits behiel-
ten die Juden, im Unterschied zu den ,,Heiden* und den christ-
lichen Héretikern, ein Bleiberecht im Romischen Reich.

36



432 In den folgenden Jahrhunderten gab es in Europa lange
Phasen des friedlichen Miteinanders von Christen und Juden.
Europdische Herrscher stellten Juden nicht zuletzt aufgrund
politischer und wirtschaftlicher Interessen unter ihren Schutz,
gewidhrten ihnen Handels- und Gewerbefreiheit, Zugang zu
Hofdienst und Biirgerrecht. Viele jiidische Gemeinden entstan-
den. In Mainz, Troyes und Worms wurden die Talmudschulen
Zentren jlidischer Kultur und Wissenschaft. Eine tiefe Zésur
bildete der erste Kreuzzug von 1096; in dessen Zusammenhang
wurden in bis dahin nicht gekanntem Ausmafle Juden ermordet
und Synagogen zerstort. Zugleich wurden theologische Vor-
stellungen verstidrkt aufgegriffen, denen zufolge die Existenz
der Juden dazu diene, der christlichen Gemeinde Gericht und
Verworfenheit vor Augen zu stellen. Es entstand der Gedanke,
daf es richtig sei, die Juden einerseits rechtlich zu erniedrigen,
andererseits aber ihr Leben zu schiitzen, damit durch ihre elen-
de Existenz den Christen moglichst drastisch die Folgen der
gottlichen Verwerfung anschaulich gemacht we rden k 6nnten.

4.3.3 In der Zeit der Kreuzziige wurde die physische Existenz
der Juden in Europa zunehmend bedroht. Die rechtlichen Ein-
schrinkungen — Berufsverbote, Ghettoisierung, Verbot von
Landbesitz, diskriminierende Kleidervorschriften — wurden
immer drastischer. Die Aggressivitdt der religids motivierten
Vorwiirfe nahm zu; Juden wurden des Ritualmords und des
Hostienfrevels beschuldigt. In der Zeit der Inquisition kam es
zu Massenhinrichtungen von zwangsgetauften Juden, die wei-
terhin an ihren Briuchen festgehalten hatten.

Im spiten Mittelalter wurden die Juden aus den meisten Lén-
dern und Stiadten West- und Mitteleuropas vertrieben. Wirt-
schaftliche Interessen, insbesondere der erstarkenden Ziinfte,
und religioser Hal3, geschiirt insbesondere von den Predigern
der Bettelorden, bildeten hierfiir den Hintergrund.

434 Insgesamt gab es im Verhiltnis zwischen Christen und
Juden im Mittelalter grole Ambivalenzen: Phasen der Tolerie-
rung und der Koexistenz stehen solchen der Anfeindung, Aus-
grenzung und Verfolgung gegeniiber. Es wire deshalb falsch,

37



das ganze christliche Mittelalter als eine ausschlieBlich durch
ausgeprigte religids oder gar ,.theologisch® motivierte Juden-
feindschaft bestimmte Epoche zu sehen. Zum Teil entsprach
der Kampf der offiziellen Kirche gegen die Juden dem Kampf
auch gegen die innerchristlichen ,,Ketzerbewegungen®; es gab
auch Pépste und Lehrer der Theologie, die sich interessiert dem
Judentum zuwandten und die sich sogar um Formen eines
Dialogs bemiihten. Dies fiihrte aber nicht zu einem theologisch
reflektierten positiven Verstdandnis des Judentums.

4.4 Die Haltung der Reformatoren gegeniiber dem Judentum
spiegelt das Spektrum der unterschiedlichen Moglichkeiten, die
es als kirchliche und gesellschaftliche Praxis schon im ausge-
henden Mittelalter gegeben hatte.

44.1 Martin Luther, dessen Predigten und Schriften immer
wieder Ausdrucksformen zeitgendssischer Judenfeindschaft
enthalten, verfalite 1523 die Schrift ,,Dall Jesus Christus ein
geborener Jude sei, in der er den Juden mit relativer Offenheit
begegnete. Da er die Papstkirche fiir giinzlich ungeeignet hielt,
Juden den christlichen Glauben zu vermitteln, war er von der
Hoffnung erfiillt, sie wiirden jetzt fiir das durch die Reformati-
on ans Licht gekommene Evangelium gewonnen werden. In
der Anfangsphase der Reformation gab es im Gefolge Luthers
sogar Ansitze fiir ein christlich-jiidisches Gesprich, verbunden
mit einem zumeist literarischen Bemiihen um die Missionie-
rung von Juden. Ganz vereinzelt kam es zu Ubertritten von
Juden zum reformatorischen Christentum. Zugleich trug der
Riickgriff auf die Bibel in Luthers Theologie dazu bei, daf} er
von seinen Gegnern als dem Judentum nahestehend bezeichnet
wurde; man sprach von ihm als dem ,,Judenvater.

Als sich fiir Luther aber zeigte, daf} seine Hoffnungen auf eine
breite ,,Bekehrung* von Juden zu Christus vergeblich gewesen
waren, als chiliastische und antitrinitarische Stromungen auf-
keimten und Tendenzen auftraten, den Sabbat anstelle des
Sonntags zu feiern, fiirchtete Luther den ,,Irrweg® eines ,,neuen
Judentums®, und er dnderte seine Haltung: War er anfinglich
noch bereit gewesen, die Juden im Blick auf ihre mogliche

38



Bekehrung zu dulden, so sah er in ihnen nun eine soziale, poli-
tische und religiose Gefahr (Wucher, Tiirkenspionage, Prosely-
tenmacherei) und riet von ihrer weiteren Duldung ab. In seiner
ersten antijiidischen Schrift ,,Wider die Sabbater* (1538) wand-
te er sich gegen die angebliche Blindheit, Liige und Gotteslas-
terung der Juden. In der im Jahre 1543 verfafiten Schrift ,,Von
den Juden und ihren Liigen* wurde dann eine radikale apoka-
lyptisch begriindete Judenfeindschaft erkennbar: Er forderte,
Synagogen und Schulen als ,,Orte der Lasterung® anzuziinden,
Hiuser von Juden zu zerstdren und die Biicher zu verbrennen
und den Rabbinen das Lehren zu verbieten; dariiber hinaus
sollte aber auch das freie Geleit auf den Stralen aufgehoben,
der ,,Wucher* verboten und den Juden Gold und Silber wegge-
nommen werden. Den Gedanken einer Judenmission verwarf
Luther jetzt als aussichtslos.

44.1.1 Bei einigen reformatorischen Theologen stief3 Luthers
Haltung auf Ablehnung. Der Niirnberger Reformator Andreas
Osiander distanzierte sich in einem Brief an den jiidischen
Gelehrten Elias Levita von der Polemik Luthers, da sie unsach-
gemdil sei. Heinrich Bullinger, Nachfolger Zwinglis in Ziirich,
sah in Luthers Judenschriften den inquisitorischen Eifer des
Mittelalters wieder aufflammen. Gleichzeitig benutze er antijii-
disches Vokabular und warnte vor der Aufnahme von Juden in
die Schweiz.

442 Auch Johannes Calvin sprach von den Juden als von
Aufschneidem, Liignern und Verfilschern der Schrift und
nannte sie habgierig. Da er iiberwiegend in Regionen wirkte, in
denen schon seit mehreren Jahrzehnten nur noch wenige Juden
lebten, sah er das Verhiltnis zum Judentum nicht als eine vor-
dringliche Frage an. Dennoch disputierte er nach eigenem
Zeugnis ofter mit Juden, und fiir die Auslegung des Alten Tes-
taments nahm er auch zahlreiche jiidische Kommentare zur
Kenntnis. Da er die Annahme zuriickwies, alle alttestamentli-
chen Aussagen seien allein auf Christus hin zu deuten, wurde
er als ,,Calvinus Judaizans* bezeichnet. In einer um 1555 ver-
faBBten Schrift setzte er sich intensiv mit jiidischen Disputati-

39



onsargumenten des Mittelalters auseinander. Calvin beschreibt
den dem Volk Israel gewihrten ‘Alten Bund’ oft als nahezu
identisch mit dem in Christus allen Menschen gewihrten ‘Neu-
en Bund’; Unterschiede zwischen beiden seien eher gradueller,
nicht grundsitzlicher Art: Der neue Bund hebt den alten Bund
nicht auf, sondern beide sind derselbe eine Gnadenbund in
zwei unterschiedlichen Austeilungen (Institutio II, 10.2). Da
auch ,,der Menschen Treulosigkeit™ den Gottesbund ,,nicht ins
Wanken* bringen kénne, ndhmen ,,die Juden als die Erstgebo-
renen der Familie Gottes den ersten Platz* ein, doch konnten
sie aus der Perspektive des Christusbekenntnisses nur als ,,Ab-
triinnige* wahrgenommen werden. So spricht auch Calvin
davon, daB die Kirche ,,an die Stelle der Juden geriickt und
das Judentum also eigentlich eine Grofe der Vergangenheit sei.
Vor allem in seinen spéten Predigten ist Calvins Haltung ge-
geniiber dem Judentum von Ablehnung und Polemik bestimmt:
Weil die Juden das Heil in Jesus Christus zuriickgewiesen
haben, seien sie mit Blindheit und Verderben geschlagen.
Gleichzeitig sprach er aber auch davon, es gebe im jiidischen
Volk einen Rest Erwéhlter, um derentwillen man die Juden
nicht verachten oder gar mihandeln diirfe.

443 Nur wenige Anhédnger der Reformation nahmen eine
konsequent judenfreundliche Haltung ein. Zu ihnen gehorten
der Straburger Reformator Wolfgang Capito und der Basler
Theologieprofessor Martin Borrhaus. Sie glaubten an eine
endzeitliche Bekehrung ganz Israels und verlangten von den
Christen einen freundlichen Umgang mit den Juden. Der eben-
falls in Basel lebende christliche Humanist Sebastian Castellio
forderte sogar bereits ausdriicklich religiose Toleranz.

444 Im ganzen mufl man sagen, dal die Reformation fast
tiberall die spitmittelalterlichen Judenvertreibungen bestitigte
oder sogar zu neuen Vertreibungen fiihrte. Nur selten, z.B. in
Frankfurt a. M. und in Fiirth, lebten in protestantischen Territo-
rien Deutschlands noch Juden. Katholische Obrigkeiten waren,
wenn auch aus iiberwiegend wirtschaftlichen Interessen, im 16.
Jahrhundert toleranter. Ein bedeutendes Zentrum jiidischen

40



Lebens wurden die reformierten Niederlande, und zu neuen
Zentren entwickelten sich das katholische Prag und das katho-
lische Polen.

4.5 Im Konfessionellen Zeitalter des spiten 16. und des 17.
Jahrhunderts gab es unter protestantischen Theologen verein-
zelt ein gelehrtes Interesse am Judentum. In der lutherischen
Orthodoxie wurde iiber die Frage, ob christliche Obrigkeiten
Juden tolerieren diirften und ob eine grofie endzeitliche Juden-
bekehrung zu erwarten sei, kontrovers diskutiert. Es liberwog
eine distanzierte Grundhaltung, wobei man sich auch auf Lu-
thers judenfeindliche Schriften berief. Vereinzelt wurde gefor-
dert, Juden sollten zum Besuch evangelischer Predigtgottes-
dienste gezwungen werden. Judentaufen waren seltene Ereig-
nisse, und organisierte missionarische Anstrengungen gab es
nicht.

45.1 Anders als in Deutschland wurden in den Niederlanden
und in England starke philosemitische Stromungen lebendig.
Eine Folge war, da unter Oliver Cromwell den Juden die
Wiederansiedlung in England erlaubt wurde. In den Niederlan-
den fanden in einer freien Atmosphére christlich-jiidische Reli-
gionsgespriche statt; die reformierte Foderaltheologie regte
eine neue, positive theologische Sicht Israels an.

452 Im Pietismus wurde vielfach, auch in Ankniipfung an
den jungen Luther, ein freundlicher Umgang mit den Juden
gefordert. Die Christen sollten den Juden ein positives Beispiel
geben und sie so zur Bekehrung reizen. Diese Haltung wurzelte
in der pietistischen Eschatologie, die allgemein mit einer gro-
Ben endzeitlichen Judenbekehrung rechnete. Ausgehend von
Halle und von Herrnhut wurde mit einer aktiven Judenmission
begonnen. Dieses missionarische Bemiihen fiihrte dazu, daf
sich Christen stirker als zuvor fiir die Juden interessierten, ihre
Sprache lernten und sich mit ihren religiosen Brauchen und
Lebensumsténden befafiten; dies trug zum Abbau von Vorur-
teilen bei.

41



Trotz dieses neu aufgekommenen christlichen Missionseifers
konnten Juden, die Christen werden wollten, nicht unbedingt
damit rechnen, von den Landeskirchen akzeptiert, unterrichtet
und getauft zu werden. Viele jiidische Taufbewerber wurden
abgewiesen; getaufte Juden wurden in der Regel nicht in die
christliche Gesellschaft integriert, sondern muflten hiufig als
Bettler von Ort zu Ort ziehen und wurden zeitlebens mit ihrer
Herkunft aus dem Judentum behaftet. An der Universitéit Halle
traten Pietisten und Aufkldrer mit Gutachten fiir die Tolerie-
rung der jiidischen Minderheiten ein und bekdmpften antijiidi-
sche Vorurteile. Der radikale Pietismus zeigte sogar eine aus-
gepragte Judenfreundlichkeit, die Bereitschaft zur Toleranz
und ein besonderes Interesse an jiidischer Lehre und Leben. In
der Landgrafenschaft Hessen-Darmstadt wurden gegen Ende
des 17. Jahrhunderts Juden zum Universititsstudium in Gieflen
zugelassen und der Bau von Synagogen genehmigt; in Hessen-
Kassel wurden zu Beginn des 18. Jahrhunderts Rabbinen in der
Universititsausbildung eingesetzt.

453 Der AnstoB zur Judenemanzipation ging allerdings nicht
von kirchlichen Kreisen, sondern von der antikirchlichen Auf-
kldrung aus; bahnbrechend war dabei die Franzosische Revolu-
tion von 1789. In Deutschland widersetzten sich reformatori-
sche Theologen und Kirchen im 19. Jahrhundert iiberwiegend
der Judenemanzipation. Selbst rationalistische und liberale
Theologen traten nur selten fiir sie ein, und sie verachteten das
Judentum ihrer Zeit wegen seiner angeblich dem &duflerlich-
zeremoniellen verhafteten Religiositit. Ein freundliches Inte-
resse an den Juden hatten, in der Tradition des Pietismus, viele
Angehorige der Erweckungsbewegungen; es verband sich
allerdings mit einem starken missionarischen Impetus, den bald
auch konfessionalistische Kreise teilten. Nach einem Londoner
Vorbild wurden zahlreiche Judenmissionsgesellschaften ge-
griindet. Vereinzelt wurden Angehorige der Erweckungsbewe-
gungen zu Bundesgenossen des Zionismus und Wegbereitern
der zionistischen Kolonisation Palistinas.

Die protestantische Theologie wurde im 19. Jahrhundert in
Deutschland erstmals durch eine neu entstechende moderne

42



judische Theologie herausgefordert. Vereinzelt kam es zu ji-
disch-christlichen Begegnungen und sogar zu Formen von
Kooperation: Protestantische Pfarrer besuchten jiidische Got-
tesdienste, 1837 erschien fiir kurze Zeit eine gemeinsam von
Protestanten, Katholiken und Juden herausgegebene ,.Kirchen-
zeitung®.

Im ausgehenden 19. Jahrhundert entwickelte sich dann aber in
konfessionalistischen und christlich-sozialen Kreisen eine neue
Form von Judenfeindschaft durch die Verbindung mit dem
inzwischen aufgekommenen rassistischen Antisemitismus.

4.6 Mit Beginn des 20. Jahrhunderts entstand sowohl in Teilen
des deutschen Judentums, etwa bei Franz Rosenzweig und Leo
Baeck, wie auch auf christlicher Seite erneut ein theologisches
Interesse, sich wechselseitig wahrzunehmen. Joseph Klausner
schrieb die erste grof3e jiidische Darstellung des Lebens Jesu.
Der Religionsphilosoph Martin Buber fiihrte in den Jahren
1928-1933 im Lehrhaus in Stuttgart Gespridche mit nichtjiidi-
schen Philosophen und mit christlichen Theologen. In GroB3bri-
tannien befafite sich der jiidische Gelehrte Claude Montefiore
eingehend mit dem Neuen Testament und schriecb Kommentare
zu neutestamentlichen Schriften.

4.7 Der Machtantritt der Nationalsozialisten und die sofort
einsetzende — freilich nicht religios, sondern ,rassisch® te-
griindete, von den christlichen Kirchen aber im wesentlichen
tatenlos hingenommene und zum Teil von den ,,Deutschen
Christen sogar befiirwortete — Judendiskriminierung und -ver-
folgung machten in Deutschland alle solche Ansitze zunichte.
Einige Theologen zeigten sogar eine ausgeprigte Nihe zur
nationalsozialistischen Ideologie; sie bemiihten sich, die Juden-
feindschaft und den Antisemitismus ,,wissenschaftlich® zu
untermauern. Die Frage, ob der ,,Arierparagraph®, der Juden
von allen Amtern ausschloB, auch in der Kirche Geltung erhal-
ten sollte, wurde im Sommer 1933 kontrovers diskutiert und in
theologischen Gutachten unterschiedlich beantwortet; es ent-
stand die Bekennende Kirche, die sich der von den Nationalso-
zialisten angestrebten ,,Gleichschaltung® der Kirchen wider-

43



setzte. Eine intensive Beschiftigung mit jlidischer Tradition
und jlidischer Gegenwart gab es aber selten.

4.8 Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs kam es in einzel-
nen europiischen Lindern zu antijiidischen Ubergriffen, und
bis heute gibt es in vielen Lindern einen immer wieder auf-
keimenden offenen oder verdeckten Antisemitismus. Bei der
Griindung des Weltkirchenrats 1948 in Amsterdam wurde eine
Erkldarung gegen den Rassismus verabschiedet und dabei auch
allen Formen des Antisemitismus eine Absage erteilt. Seit den
60er Jahren wichst in Theologie und Kirche allméhlich die
Bereitschaft, das Gespriach mit Juden zu suchen. Dabei wird
respektiert, dal} es innerhalb des Judentums eine erhebliche
Reserve oder auch Ablehnung solcher Gespriche gibt. Die
christliche Theologie bemiiht sich zunehmend darum, allen
Formen des Antisemitismus deutlich entgegenzutreten und
zugleich die Besinnung auf das Verhiltnis der Kirche zum
Volk Israel als eine theologische Aufgabe zu begreifen.

4.9 Der Riickgriff auf die Geschichte der Kirche und insbe-
sondere auch auf die Geschichte der christlichen Theologie
zeigt, daf} es im theologischen Nachdenken iiber das Judentum
und iiber die besondere Beziehung zwischen der Kirche und
Israel fundamentale Defizite gab. Auch Mingel in der kirchli-
chen Lehre — im Bereich des Schriftverstindnisses, der Gottes-
lehre, aber auch der Christologie — haben wesentlich dazu bei-
getragen, daf es in vielen reformatorischen Kirchen gegeniiber
den Verbrechen des Nationalsozialismus keinen wirksamen
Widerstand gab. Angesichts dieser Erfahrungen besteht, unbe-
schadet der besonderen deutschen Verantwortung, fiir alle
Kirchen die Notwendigkeit zu einer dogmatisch reflektierten
Neubestimmung ihres Verhiltnisses zu Israel.

44



Teil 11
Die Kirche und Israel

1 Theologische Versuche einer Kldrung der Beziehung
zwischen Kirche und Israel

Im Kontext des christlich-jiidischen Gesprichs nach 1945 hat
es in der christlichen Theologie unterschiedliche Versuche
gegeben, das Verhiltnis der Kirche zu Israel sachgemill zu
bestimmen. Einige besonders wirksam gewordene theologische
Denkmodelle sollen im folgenden dargestellt und dann in a-
nem zweiten Schritt jeweils kritisch befragt werden.

Dabei wird von der Erkenntnis ausgegangen, daf} Israel ein
unausweichliches und bleibendes Thema der theologischen
Selbstbesinnung und des Selbstverstindnisses des Christen-
tums ist. Ferner ist die Einsicht leitend, dafl die Vorstellung,
Israel als Volk Gottes sei durch die Kirche abgelost worden,
von Grund auf unsachgeméilf ist. Dies nicht nur deshalb, weil
sich Israel aufgrund seiner Glaubens- und Wahrheitsgewi3heit
unveridndert als Volk Gottes sieht, sondern vor allem deshalb,
weil der christliche Glaube selber das Christusgeschehen und
die Erwéhlung der Kirche nicht als das Hinfilligwerden der
Verheilungen Gottes an Israel, sondern als den Erweis seiner
Treue zu ihnen versteht. Alle im folgenden vorgestellten An-
sdtze setzen daher mit Recht voraus, da} die Theorie der ,,Ent-
erbung® Israels bzw. der ,,Ablosung® Israels durch die Kirche
falsch ist.

1.1 Die Vorstellung der ,,zwei Wege

1.1.1 In einer sehr frithen — bis heute nachwirkenden — Phase des
christlich-jiidischen Gespridchs nach 1945 wurde die Vorstellung
zweier nebeneinander verlaufender Heilswege formuliert: Die
beiden Wege haben ihren gemeinsamen Bezugspunkt in dem
Einen Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs; fiir Israel ist der Weg
zu diesem Gott die Tora, fiir die Volker ist es Christus.

45



1.12 Die Rede von den ,,zwei Wegen* will betonen, daf} Isra-
els Weg mit Gott gegeniiber dem christlichen Weg nicht abge-
wertet werden darf.

Der christliche Glaube kann im Blick auf Gottes Offenbarung
und im Blick auf Gottes Heilswillen allerdings nicht einfach
von einem unverbundenen Nebeneinander zweier Wege spre-
chen. Er muf} vielmehr die Bedeutung Jesu Christi fiir beide,
die Juden und die Menschen aus den ‘Volkern’, in den Blick
nehmen; dabei hat er jedoch zu beriicksichtigen, da$ sich diese
Bedeutung schon im Neuen Testament und auf andere Weise
auch in der Gegenwart unterschiedlich darstellt, insofern Juden
den einen lebendigen Gott schon kennen, wihrend er den Men-
schen aus der Volkerwelt erst bekanntgemacht werden muf3 (1
Thess 1,9f). Die Theorie der ,,zwei Wege* iibersieht auch, daf}
das Christentum seinen Ausgangspunkt innerhalb des Juden-
tums hatte und aus ihm hervorgegangen ist. Es hat von allem
Anfang an Juden gegeben, die Jesus von Nazareth als ihren
Messias/Christus bekannt haben, und es gibt sie auch heute.

1.2 Die Vorstellung des , ungekiindigten Bundes* und der
Hineinnahme in den Einen Bund

1.2.1 Die an Martin Buber ankniipfende Rede vom ,,ungekiin-
digten Bund* war auf dem Deutschen Evangelischen Kirchen-
tag in Berlin im Jahre 1961 das Thema der dort gegriindeten
Arbeitsgemeinschaft ,,Juden und Christen®. Vom ungekiindig-
ten Bund sprechen auf unterschiedliche Weise zahlreiche Syn-
odalerkldrungen deutscher Landeskirchen und jetzt auch meh-
rere Kirchenverfassungen. In den im Jahre 1990 verabschiede-
ten Leitsdtzen des Reformierten Bundes ,,Wir und die Juden —
Israel und die Kirche* heifit es im Leitsatz II: ,,Gott hat seinen
Bund mit Israel nicht gekiindigt. Wir beginnen zu erkennen: In
Christus Jesus sind wir, Menschen aus der Volkerwelt — unse-
rer Herkunft nach fern vom Gott Israels und seinem Volk —,
gewiirdigt und berufen zur Teilhabe an der Israel zuerst zuge-
sprochenen Erwihlung und zur Gemeinschaft im Gottesbund.*
Damit soll die Einsicht ausgesprochen werden, dafl der durch

46



die Offenbarung in Christus begriindete ‘Neue Bund’ (1 Kor
11.,25; Hebr 9,15; 12,24) nicht ein zweiter Bund ist, sondern
der in Jer 31 verheiflene erneuerte Bund und somit eine Besti-
tigung und eine — liber den Bund mit Israel hinausgehende —
weitere Entfaltung des von Gott mit Israel geschlossenen Bun-
des.

122 Der Gedanke des einen, ungekiindigten Bundes betont,
dall die Gemeinschaft der an Christus Glaubenden sich dem
Erwiéhlungshandeln Gottes verdankt, das mit der Erwihlung
Israels begonnen hat: Gott gibt den an ihn glaubenden Men-
schen aus der Volkerwelt Teil an seinem Heil; das kann die
Kirche nur dankbar und Gott preisend aussprechen.

Die These vom ungekiindigten Einen Bund 148t jedoch offen,
wie das Verhiltnis Israels als Volk Gottes zur Kirche als Volk
Gottes theologisch zu denken ist. Zum einen ist es unzurei-
chend, wenn die Kirche ausschlieBlich als ,,Kirche aus der
Volkerwelt* gesehen wird. Zum andern bleibt der Charakter
der in Jer 31 verheiBenen und in Christus als geschehen ge-
glaubten Erneuerung des Bundes unbestimmt. Der Denkansatz,
das Wort ,,neu” im Reden vom ‘Neuen Bund’ lediglich im
Sinne von ,,erneuert zu verstehen, wird zudem der Aufnahme
und Interpretation von Jer 31 im Neuen Testament nicht ge-
recht (vgl. die Abendmahlsworte bei Paulus und im Lukas-
evangelium, ferner Hebr 8). Eine zureichende Antwort auf die
Frage nach dem Verhiltnis des ‘neuen Bundes’ zum ‘alten
Bund’ wird hier nicht gegeben.

1.3 Die Ubernahme des Gedankens der ,, Volkerwallfahrt zum
Zion*“

1.3.1 In Ankniipfung an die in Jesaja 2 und in Micha 4 ausge-
sprochene Erwartung der endzeitlichen Wallfahrt der Volker
zum Zion wird darauf verwiesen, daf3 Juden und Christen eine
gemeinsame Verheiungs- und Hoffnungstradition teilen. Von
daher wird versucht, das Verhiltnis zwischen Israel und den
Volkern und damit auch das Verhiltnis des Volkes Gottes

47



Israel zur Kirche als Volk Gottes ndher zu bestimmen: Die
Kirche ist in die Verheiungsgeschichte Israels hineingenom-
men, und das wird verstanden als Beginn der Erfiillung jener
prophetischen Erwartung.

1.32 Mit diesem Denkansatz wird die Verbindung zu einer
fundamentalen Hoffnungsaussage Israels hergestellt: Die auch
vom Neuen Testament benannten Vorziige Israels (Rom 9 4f)
bleiben anerkannt; die Volker werden als ,,Miterben der Ver-
heilung® verstanden.

Auch hier kommt also der Gedanke in den Blick, daB} die Kir-
che sich dem Erw#hlungshandeln Gottes verdankt, daf} sie sich
neben dem Volk Israel auf dem Weg zu einem gemeinsamen
Ziel sieht. Die Gefahr auch dieses Denkansatzes besteht aber
darin, dafl die Kirche als eine ausschlieBlich ,heidenchristli-
che* Kirche definiert werden konnte. Ungeklirt bleibt dariiber
hinaus, wie das Verhiltnis der in Christus erwihlten ,,Volker-
kirche” zu den Weisungen der Tora zu bestimmen ist: Die
prophetische Erwartung von der Volkerwallfahrt zum Zion
schlieBft ausdriicklich den Gedanken ein, dal am Ende aller
Zeit die Tora von allen Volkern als die giiltige Weisung Gottes
anerkannt werden wird (Micha 4,2; Jes 2,3f); dies wirft nicht
zuletzt Fragen auf hinsichtlich des Verstidndnisses paulinischer
Aussagen zur Geltung der Tora fiir die an Christus Glaubenden
(vgl.Rom 10 4).

14 Der Gedanke des Einen Gottesvolkes aus Israel und Kir-
che

14.1 Es ist der Versuch unternommen worden, ausgehend von
dem spezifischen Singular ‘Volk Gottes’ von einer inneren
Differenzierung des Volk-Gottes-Verstiandnisses zu sprechen.
Damit soll zweierlei zusammengehalten werden: Die Souvera-
nitdt des erwihlenden und sich erbarmenden Gottes, der alles
zu seinem Ziel fithren und am Ende ,,alles in allem* sein wird
(1 Kor 15,28), und die Erfahrung der Trennung zwischen dem
urspriinglichen Gottesvolk Israel und der in dessen Mitte ent-

48



standenen Kirche, die sich — weil in gleicher Erwihlung wur-
zelnd — ebenfalls als Volk Gottes sieht.

14.2 Dieses Denkmodell beruft sich wesentlich auf Rom 9-11.
Es nimmt den Schmerz auf, den Paulus iiber die Ablehnung der
Christus-Botschaft durch die ‘Israeliten’ empfindet und aus-
spricht (9,1-5; 10,1-4), und es nimmt die GewiBheit des Paulus
auf, daf die gegenwirtige ,,Verstockung* der nicht an Christus
Glaubenden nicht deren endgiiltige Verwerfung bedeutet (R6m
11,23).

Dabei droht aber die Gefahr, dafl die Bedeutung des Christus-
ereignisses reduziert wird; die Beziehung Christi zu Israel
bleibt offen, bzw. es deutet sich der Gedanke an, das Christus-
geschehen habe Heilsbedeutung allein fiir die Menschen aus
den Volkern, nicht aber fiir Israel. Eine dhnliche kritische An-
frage gilt gegeniiber der Rede von dem Israel und die Kirche
umfassenden ,,gespaltenen Gottesvolk®. Beide Denkansitze
werden den Aussagen, die Paulus in Rém 9-11 im ganzen
macht, nicht in vollem Umfang gerecht.

1.5 Ergebnis

Die unterschiedlichen Bemiihungen um eine Kldrung des Ver-
hiltnisses von Kirche und Israel, insbesondere mit Blick auf
die Frage nach dem ‘Bund’ und mit Blick auf die Rede vom
‘Volk Gottes’, sind Stationen eines noch unabgeschlossenen
theologischen Denkweges. Sie haben die Kirche, ihre Theolo-
gie und ihre Spiritualitiit, bereichert. Sie haben Impulse gege-
ben fiir den inneren Dialog der Kirchen; und sie haben Men-
schen dazu ermutigt, miteinander iiber eine positive Sicht Isra-
els nachzudenken.

Die Kirche wird deshalb diesen Weg fortsetzen und weiter
nach Moglichkeiten suchen, wie sie ihre Identitit im Gegen-
tiber zu Israel zu bestimmen und zu verstehen vermag. Dabei
muf sich jede Antwort daran messen lassen, ob sie zum einen
den in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments be-
zeugten Aussagen iiber die Erwihlung Israels durch Gott und

49



die Erwihlung der Kirche in Jesus Christus gerecht wird, und
ob sie zum andern den besonderen Weg Gottes mit seinem
Volk Israel ernstnimmt

2 Israel und die Kirche in der christlichen Lehre

Die Selbstoffenbarung des Gottes Israels in Jesus Christus und
die durch den Heiligen Geist geschaffene Gewiheit des Glau-
bens ist Grund und Gegenstand des christlichen Bekenntnisses.
Daraus ergibt sich fiir die Kirche die Notwendigkeit, ihr Ver-
héltnis zu Israel theologisch zu bestimmen.

In der christlichen Lehre wird der Inhalt der Christusoffenba-
rung entfaltet. Diese selbst gibt den Blick frei auf den Ursprung
von Glaube und Kirche in dem Erwihlungshandeln Gottes, das
mit der Erwihlung Israels beginnt. Da dieses Gotteshandeln die
unlosliche Verbundenheit der Kirche mit Israel begriindet, muf3
diese Verbundenheit ein durchgingiges Thema der christlichen
Lehre sein.

Das soll im folgenden Teil der Studie gezeigt werden: Dem
Wesen des christlichen Glaubens entsprechend wird zuerst das
Verstindnis der Offenbarung des Gottes Israels in Jesus Chris-
tus bedacht (2.1). Das Bekenntnis zur Wahrheit dieser Offenba-
rung fiihrt zur Frage nach der christlichen Auslegung der Hei-
ligen Schriften Israels (2.2) und zur Frage nach dem christli-
chen Gottesverstindnis (2.3). Es schlieBen sich Uberlegungen
zum christlichen Verstindnis von Gottes erwéhlendem Han-
deln (24) und zum christlichen Verstindnis der Kirche als
,,Volk Gottes™ (2.5) an.

2.1 Die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus Christus

2.1.1 Der christliche Glaube versteht die Christusoffenbarung
als den entscheidenden Akt im erwihlenden Handeln Gottes
(Gal 4 4; Hebr 1,1-4). Christen glauben und bezeugen, daf3 das
Christusgeschehen das letztgiiltige Offenbarungshandeln Got-
tes darstellt; darum begreifen sie es als das ,,eschatologische

50



Ereignis® (vgl. 2 Kor 6,2): Sie bekennen, daf}l Gott, der Schop-
fer, in der Welt wirkméchtig gegenwirtig ist im Heiligen Geist.
Dieser schafft durch die Verkiindigung des Evangeliums, durch
die Predigt und durch die Feier der Sakramente das Heil der
Gemeinschaft mit Christus und so mit dem Schopfer und mit
allen Geschopfen. Christen erwarten die Parusie als die alle
Geschichte vollendende Ankunft Christi als des Weltenrichters.

2.1.2 Der Glaube an die Offenbarung Gottes in Christus richtet
sich auf ein geschichtliches Ereignis: In der Ostererfahrung
wird der Gekreuzigte als der Auferstandene (1 Kor 15,5-8; Lk
24 34), als der zu Gott Erhohte (Phil 2.9), sichtbar. Die Glau-
benden werden von der Wahrheit ergriffen, da in diesem
Christus Jesus die Gottesherrschaft schon die Gegenwart be-
stimmt (1 Kor 15,25-28; vgl. 2 Kor 4,6).

Im Licht der osterlichen Ereignisse erkennt der Glaube, daf das
am Kreuz vollendete Lebenszeugnis des Christus die Erfiillung
der zentralen Erwartung Israels ist: Gott kommt zu seiner Herr-
schaft. Die Offenbarung Gottes in Christus setzt also das ihr
voraufgehende Ewihlungs- und Offenbarungsgeschehen vor-
aus, bestitigt, vertieft und erweitert es.

2.1.3 Der im Christusgeschehen von Gott gesetzte ,,Neue
Bund“ (1 Kor 11,25) steht im Zusammenhang der in den Heili-
gen Schriften Israels bezeugten Bundesschliisse; er wird von
Christen geglaubt als das endgiiltige, nicht iiberbietbare Got-
teshandeln fiir das Volk Israel und fiir die Menschen aus der
Volkerwelt. So bedeutet der Glaube an Gottes Selbstoffenba-
rung im Christusgeschehen die Bestitigung und Bekriftigung
der vorangegangenen Offenbarungen Gottes: Unverédndert in
Geltung steht die Hinwendung Gottes an seine Geschopfe im
Noah-Bund (Gen 8f). Unverindert in Geltung steht das erwih-
lende Handeln Gottes, durch welches das Volk Israel konstitu-
iert und erhalten wird und durch welches ihm seine Rolle in der
und fiir die Volkerwelt zugewiesen wird, der Bund mit Abra-
ham (Gen 15,7-18; 17,1-16) und der am Sinai geschlossene
Bund mit Israel (Ex 24,1-11; 34,1-28).

51



Diese Bestitigung des Bundes bedeutet nach christlichem Ver-
standnis zugleich seine Erneuerung, die ihn vertieft und erwei-
tert. Unter Aufnahme der alttestamentlichen Einsicht, dal Gott
selbst die Gerechtigkeit schafft (vgl. Gen 15,6), wird der Bund
insofern vertieft, als Gott die Gerechtigkeit schafft, die vor ihm
gilt, indem er selbst in Christus die Siinder mit sich versohnt (2
Kor 5,19.21). Der Bund wird mit seiner Erneuerung insofern
erweitert, als der erneuerte Gottesbund offensteht ,,allen, die
daran glauben, den Juden zuerst und ebenso den Griechen®
(R6m 1,16).

2.14 Das Bekenntnis ,,Gott war in Christus und versohnte die
Welt mit sich* schliefit das Bekenntnis zur Person Jesu als des
,,Christus®, als des ,,Sohnes Gottes* und als Inkarnation des
schopferischen Wortes Gottes ein (Joh 1,14).

Dieser Gehalt des Glaubens an Jesus kommt in dem Bekennt-
nis zur Sprache: Jesus ist ,,wahrhaft Gott und wahrhaft
Mensch® (vere Deus — vere homo). Dieses Bekenntnis hélt den
Gehalt des Inkarnationsglaubens nur dann fest, wenn das
,,wahrhaft Mensch geworden* das ,,wahrhaft Jude* unmittelbar
und unverlierbar einschlief3it. Nicht ein beliebiger, sondern eben
dieser Mensch — von Geburt Jude, Angehoriger des Volkes
Israel, stammend aus dem Geschlecht Davids — ist zu Ostern
als der Christus, als der Sohn Gottes offenbar geworden. Indem
Gott den Juden Jesus als den wahren Zeugen des Kommens der
Gottesherrschaft sichtbar macht, bezeugt er seine definitive
Selbstbindung an Israel.

2.1.5 Die Inkarnation des préexistenten Gottessohnes in einem
Menschen aus dem Volk Israel ist Ausdruck der Selbstbindung
Gottes an Israel. Sie kann deshalb vom christlichen Glauben
nicht als etwas blof geschichtlich Zufilliges bewertet werden;
denn die zur Selbstoffenbarung Gottes in Christus hinfiihrende
Geschichte ist die Geschichte Gottes mit Israel, mit keinem
anderen Volk.

2.1.6 Dabher gilt: Das durch das Christusgeschehen geschaffene
besondere Verhiltnis der Kirche zu Israel ist unaufloslich, weil

52



die Erwihlung Israels in die Geschichte des Einen Gottes hin-
eingehort, der sich in Christus offenbart hat.

Dann aber gilt auch, dal die Erwihlung Israels als Volk Gottes
auch aus der Perspektive des Christusglaubens nicht der Vergan-
genheit angehort und daher nicht als ungiiltig und tiberholt ver-
standen werden kann. Mit Paulus ist zu sagen, daf} die VerheifSun-
gen fiir Israel durch das Christusereignis bestétigt (2 Kor 1,20) und
zugleich vertieft und erweitert worden sind (Gal 3,6-18).

2.1.6.1 Bedeutet dies, dal das Erwihlungshandeln Gottes an
seinem Volk Israel auch weiterhin gilt, obwohl Israel das
Zeugnis von der Offenbarung Gottes in Christus nicht a-
nimmt? Wie ist dieses Fortgelten dann zu verstehen? Die Ant-
wort auf diese Frage ist fiir das christliche Reden von Gott von
entscheidender Bedeutung, weil es hier um die Frage geht, ob
Gott sich selbst treu bleibt.

2.1.6.2 Die prophetische Verheiung hofft darauf, dal Gott
,,.einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen* wird (Jes
65,17) Diese prophetische Verheiung wird aufgenommen und
bestitigt in 2 Petr 3,13: ,,Wir warten eines neuen Himmels und
einer neuen Erde nach seiner Verheiflung, in welchen Gerech-
tigkeit wohnt.”“ Der Seher der Johannesoffenbarung verbindet
diese Sicht der neuen Welt ebenso wie der Prophet in Jes
65,17-25, mit der Schau des Neuen Jerusalem; er fiigt aller-
dings hinzu, daB in dieser Stadt Gottes kein Tempel sein wird,
,,denn der Herr, der allmichtige Gott, ist ihr Tempel, und das
Lamm* (Offb 21,22). Christen warten also wie die Juden auf
die Erfiillung der prophetischen Verheiung der Zukunft Got-
tes und auf seine zukiinftige Welt. Sie verstehen diese Erfiil-
lung aber so, daf in ihr das in der Christusoffenbarung ange-
brochene Heil vollendet wird.

2.1.7 Es ist also deutlich: Die Offenbarung Gottes in Christus
veranlaf3t den christlichen Glauben, das in den heiligen Schrif-
ten des Judentums fixierte Offenbarungs- und Wahrheitszeug-
nis festzuhalten und diese Schriften im Licht der Christusof-
fenbarung zu lesen, zu verstehen und auszulegen. Also ist es

53



die Christusoffenbarung selbst, die das spezifisch christliche
Verstindnis der Heiligen Schriften Israels (2.2) und das daraus
resultierende christliche Go ttesverstdndnis (2.3) begriindet.

2.2 Das christliche Verstdndnis der Heiligen Schriften Israels

2.2.1 Die Kirche liest und versteht die Heiligen Schriften Isra-
els, das christliche Alte Testament, im Licht der Christusoffen-
barung. Zugleich liest und versteht die Kirche das neutesta-
mentliche Christuszeugnis im Licht ihres Alten Testaments.

222 Durch die Tatsache, dal die Heiligen Schriften Israels
als ,,Altes Testament™ ein Teil des zweiteiligen Kanons der
christlichen Bibel sind, wird die Kirche immer wieder an ihren
Bezug zu Israel erinnert. Die alttestamentlichen Schriften be-
sitzen im Gottesdienst, aber auch in der personlichen From-
migkeit der einzelnen Christen, eine grofle Bedeutung. Jeder
christliche Umgang mit alttestamentlichen Texten, insbesonde-
re auch jede Predigt, muf3 aber beachten, daf} dieselben Schrif-
ten auch im Judentum Autoritit besitzen.

223 Aus der spannungsvollen Kontinuitiit des einen Handelns
Gottes an Israel und an der Kirche folgt fiir die Kirche ein be-
stimmter Umgang mit der alt- und neutestamentlichen biblischen
Tradition: Nach dem christlichen Verstindnis der Heiligen
Schriften Israels zielt die in ihnen ausgesprochene Verheilung
auf das Christusgeschehen, also auf das Kreuz und die Auferwe-
ckung Jesu von Nazareth als des Christus und auf sein Kommen
als endzeitlicher Richter und Retter. Neben und vor diesem
christlichen Verstindnis der Heiligen Schriften Israels gibt es
aber die jiidische Leseweise, die im Tenach (Tora, Propheten
und ‘Schriften’) gerade nicht das ,,Alte* (oder ,,Erste”) Testa-
ment sieht, sondern die eine in sich abgeschlossene Heilige
Schrift. Zu fragen ist nicht, welche dieser beiden Leseweisen der
Heiligen Schriften Israels als die ,,richtige” anzusehen ist. Viel-
mehr gilt, dal sowohl Israel als auch die Kirche ihre Auslegung

54



der ihnen jeweils anvertrauten Texte je fiir sich selbst zu verant-
worten haben.

2.2.3.1 Der Kanon der christlichen Bibel, in dem die Heiligen
Schriften Israels nur ein Teil sind, ist ein anderer Kanon als der
jidische, der allein den Tenach umfalit. Es wire allerdings
unsachgemal, wollte man sagen, der christliche Kanon umfas-
se den jiidischen Kanon mit, der jiidische Kanon sei also ein-
fach ein Teil des christlichen. Vielmehr haben wir es mit zwei
unterschiedlichen Kanons zweier unterschiedlicher Gemein-
schaften zu tun. Obwohl in beiden Kanons teilweise dieselben
Texte enthalten sind, stehen sie in jeweils unterschiedlichen
Lektiire- und Auslegungszusammenhingen.

2232 Wenn die Heiligen Schriften Israels im christlichen
Kanon als das ,,Alte Testament* bezeichnet werden, ist damit
nicht das ,,Alte* im Sinne des ,,Veralteten“ gemeint; ,,alt* be-
zeichnet vielmehr das Anféangliche und Grundlegende. Dies
soll auch der bisweilen gebrauchte Begriff ,,Erstes Testament*
zum Ausdruck bringen; er kann allerdings dahin miB3verstanden
werden, als wiirde das erste Glied einer beliebig fortsetzbaren
Reihe benannt. Auch wiirde durch das Nebeneinander von
,Erstem Testament“ und ,Neuem Testament™ der christliche
Gedanke der Einheit beider Teile der Bibel eher gefdhrdet als
bewahrt. Auch die Bezeichnungen ,,Jiidische Bibel* oder ,,Heb-
rdische Bibel* sind problematisch, wenn damit der erste Teil
des christlichen Kanons bezeichnet werden soll; denn durch sie
konnte der Irrtum entstehen, der jiidische Kanon sei ein Teil
des christlichen. Thr Recht haben alle diese Bezeichnungen
darin, dal} sie daran erinnern wollen, dafl der erste Teil des
Kanons der christlichen Bibel im Schriftenbestand textiden-
tisch ist mit dem ganzen jiidischen Kanon.

224 Die frilhe christliche Gemeinde hat — was historisch
betrachtet im Grunde iiberraschend ist — die ihr iiberkommene
Uberlieferung der Heiligen Schriften Israels in deren Wortlaut
festgehalten. Die Texte wurden weder durch nachtrigliche
Einfiigungen, Streichungen oder ,,Verbesserungen® veréndert,

55



noch wurden diese Schriften christlich ,,redigiert”. Die christli-
chen Gemeinden rezipierten das vordsterliche Schriftzeugnis
also bewuft in der diesem Zeugnis eigenen Offenheit fiir unter-
schiedliche Verstehensmoglichkeiten; die Kirche hat dann n
ihrem zweifachen biblischen Kanon dieses Zeugnis gerade so
als fiir ihre Verkiindigung verbindlich erklirt. Durch den ver-
dnderten Aufbau des Kanons des Alten Testaments insbesonde-
re aufgrund der Entscheidungen der Reformation wurde aller-
dings die Bezogenheit der alttestamentlichen Schriften auf das
Geschehen der Christusoffenbarung stéirker betont.

2.25 Der christliche Umgang mit dem Alten Testament muf}
in dem BewuBtsein geschehen, daf dessen Texte mit den Tex-
ten der Heiligen Schriften Israels in Wortlaut und Bestand
libereinstimmen, auch wenn sie nicht der jiidische Kanon sind.
Die Offenbarung Gottes in Christus bestétigt die mit Israel
begonnene Erwidhlungsgeschichte; sie lenkt daher die Auf-
merksamkeit auf das Offenbarungs- und Glaubenszeugnis
Israels vor der Entstehung der Kirche. Sie fiihrt zur Anerken-
nung der in diesem Zeugnis enthaltenen Wahrheit. Die Kirche
wird dabei allerdings ihren eigenen Auftrag nicht vergessen,
dal sie die Texte der Heiligen Schriften Israels von ihrem
Christusglauben her zu lesen und sich den eigenen Glauben
auch von den Aussagen des Alten Testaments fiillen zu lassen
hat. Jede Begegnung der Kirche mit der jlidischen Lektiire und
Auslegung des Tenach wird davon geprigt bleiben, daf} ihr
eigener Zugang zum Alten Testament vom christlichen Glau-
ben bestimmt ist.

2.26 Bei der Frage nach dem Verhéltnis von jiidischer und
christlicher Leseweise geht es zunéchst nicht darum, ob wir —
beispielsweise dank der Moglichkeit der historisch-kritischen
Erforschung der Texte — die Notwendigkeit erkennen, zwi-
schen dem historisch ,,urspriinglichen* Sinn der Textaussagen
einerseits und deren vom Osterglauben her gewonnener christ-
licher Auslegungsperspektive andererseits zu unterscheiden.
Die Perspektive, um die es hier geht, ist vielmehr die der Pre-
digt, d.h. es geht um die kirchliche Verkiindigung der Botschaft

56



der Heiligen Schriften Israels als des christlichen Alten Testa-
ments.

Dies schliefit eine historisch-kritische Auslegung keineswegs
aus, sondern legt sie im Gegenteil nahe. Aber selbst dann ist zu
beriicksichtigen, daf} auch eine scheinbar ausschlieflich histo-
risch-kritische Interpretation von einem ,,Vorverstindnis® be-
stimmt ist: Sie steht unter einer hermeneutischen Grundent-
scheidung, die aller Auslegung vorausliegt. Diese hermeneuti-
sche Grundentscheidung sieht im Judentum prinzipiell anders
aus als im Christentum. Die Tatsache, dal es Textauslegung
nie ohne ein Vorverstindnis gibt, ist schon sowohl im antiken
Judentum wie auch im entstehenden Christentum als legitim
anerkannt worden.

2.27 Die jiidische, also die nicht durch den Glauben an das
Christusgeschehen bestimmte Auslegung der Heiligen Schrif-
ten Israels enthilt eine auch fiir die christliche Auslegung nicht
nur legitime, sondern sogar notwendige Perspektive. Nur so ist
es moglich, den eigenen Sinn der Texte der Heiligen Schriften
Israels zu erkennen; andernfalls bestiinde die Gefahr, daf} die
christliche Auslegung in den Texten des Alten Testaments
immer nur sich selbst wiederentdecken wiirde. Durch das Lesen
der jiidischen Auslegung des Alten Testaments und durch ihren
Dialog mit Juden wird die Kirche in ihrer Theologie bereichert.

2.2.8 Aus den genannten Griinden hat das christliche Schrift-
verstindnis vollig sachgemil die Moglichkeit, von der jiidi-
schen Auslegung der Heiligen Schriften Israels nicht nur zu
wissen und sie zu respektieren, sondern sie auch bei der eige-
nen Auslegung zu beachten. Auf der Ebene historischer For-
schung geschieht das in der theologischen Wissenschaft ganz
selbstverstidndlich. Aber auch fiir Predigt und Unterricht der
Kirche ist es ein Gewinn, dall das Glaubenszeugnis der Heili-
gen Schriften Israels nicht nur in seinem vom Neuen Testament
her zuriickblickenden christlichen Verstindnis zur Geltung
gebracht wird, sondern auch in der Offenheit fiir das diesen
Schriften eigene jiidische und also nichtchristliche Verstdndnis

57



und damit zugleich in der Offenheit fiir die hieraus resultieren-
de Auslegungstradition.

229 Die Osterbotschaft sagt, daf das Christusereignis die
biblischen Verheilungen nicht allein bestitigt, sondern daf es
sie zugleich neu interpretiert. Die jiidische Leseweise derselben
biblischen Texte macht aber zugleich ein Zweifaches klar: Wir
erkennen zum einen, daf sie Verheilungen enthalten, deren
Erfiillung offenbar noch aussteht. Zum andern wird deutlicher,
daB und in welcher Weise in der biblischen Uberlieferung die
diesseitig-irdische Existenz in ihrer ganzen Vielfalt auf Gott bezo-
gen ist.

2.2.10 Fiir die christliche Verkiindigung ist das Zeugnis der
Heiligen Schriften Israels ein konstitutiver Teil der eigenen
Offenbarungsgeschichte. In der im zweiten Jahrhundert von
Marcion entwickelten Zwei-Gotter-Lehre zeigen sich die Fol-
gen einer Theologie, die den zwischen dem Zeugnis der Heili-
gen Schriften Israels und dem Christusgeschehen bestehenden
Zusammenhang zu zerreilen versucht. Das Christusgeschehen
selbst verpflichtet die Kirche, sich dessen bewufit zu bleiben,
daf} die in den Heiligen Schriften Israels bezeugte (,,alttesta-
mentliche®) Offenbarung nicht nur urspriinglich, sondern blei-
bend an Israel gerichtet ist, wobei es nicht moglich ist, eine
Diskrepanz zwischen dem ,,Gott fiir Israel*“ und dem ,,Gott fiir
die Welt“ zu konstruieren.

2.3 Das christliche Gottesverstdndnis

2.3.1 Die Kirche bekennt sich zu dem Einen Gott Israels. Sie
tut das aufgrund von Tod und Auferstehung Jesu Christi sowie
aufgrund der AusgieBung des Heiligen Geistes. Daher versteht
sie diesen Gott anders als Israel, und sie spricht auch anders
von diesem Gott, als Israel es tut. Sie bekennt sich zu dem
dreieinigen Gott. Gerade so will sie dem Bekenntnis zu dem
Einen Gott Israels treu bleiben. Die Lehre von Gott in der
christlichen Ausformung als Lehre von der Dreieinigkeit Got-

58



tes (Trinitéit) kann nicht ohne ihren Ursprung in der Christusof-
fenbarung angemessen verstanden werden und darum auch
nicht ohne Bezug auf die Geschichte und Gegenwart Israels.

2.3.2 In der Trinitétslehre wird ausgesagt, dal Gott mit Chris-
tus Jesus in der Einheit mit dem Heiligen Geist, immer schon,
,.vor Grundlegung der Welt“, der dreieinige Gott ist. Das Fun-
dament fiir dieses Gottesverstdndnis ist bereits in den Schriften
des Neuen Testaments gelegt. Die neutestamentlichen Schrif-
ten enthalten zwar noch keine begrifflich ausgeformte Trini-
tatslehre, wohl aber Aussagen zur Priexistenz Christi, also
dazu, daf} Christus vor aller Zeit bei Gott ist (Joh 1,1-14; Phil
2.,6; vgl. Joh 8,58). Damit wird an bestimmte jiidische, schon
im Alten Testament belegte Aussagen, insbesondere iiber die
Priexistenz der Weisheit (vgl. Spr 8,22-36), angekniipft. Nach
christlichem Glauben handelt Gott in der Kirche und in der
Welt gegenwirtig im Heiligen Geist, der zugleich die fortdau-
ernde Gegenwart des auferstandenen und erhohten Christus in
Kirche und Welt bezeugt und verwirklicht. Die Trinitétslehre
ist deshalb der fiir Christen theologisch angemessene Versuch,
vom Geheimnis der Offenbarung Gottes zu sprechen. Die Tri-
nititslehre wird milverstanden, wenn sie gedeutet wird als das
menschliche Bemiihen, Gott auf diese Weise definieren zu
wollen. Vielmehr soll sie dazu dienen, die Rede von dem Einen
Gott (vgl. Din 6,4) mit dem neutestamentlichen Zeugnis von
der Auferweckung und Erhdhung Jesu Christi (Phil 2,9-11) zu
verbinden.

2.3.3 Der dreieinige Gott, von dem das christliche Bekenntnis
spricht, ist kein anderer als der, zu dem Israel betet. Er ist der
Schopfer, der sich frei mit Israel verbunden hat und sich ihm in
der Tora gnidig vergegenwartigt. Nach christlichem Verstind-
nis hat Gott in Christus die Welt mit sich verséhnt; durch den
Heiligen Geist wird dieses Versohnungshandeln Gottes zur
GlaubensgewiBheit, und in der Predigt wird es allen Menschen
zugesprochen und vergegenwirtigt.

59



234 Der christliche Glaube bezeugt, dal Gott in der Ge-
schichte handelt und daf} er sich dabei in die Geschichte hinein
vergegenwirtigt — vom Anfang der Schopfung bis hin zur end-
zeitlichen Vollendung. Aufgrund der biblischen Uberlieferung
sieht die christliche Theologie Gott nicht als ein in sich ruhen-
des ,.hochstes Wesen®, sondern spricht vom lebendigen, han-
delnden Gott, der sich aus freier, souveriner Entscheidung den
Menschen offenbart; dieses Offenbarungsgeschehen steht in
Beziehung zur Geschichte. Die christliche Theologie spricht
insofern nicht von der ,,Unverinderlichkeit” Gottes — sie tut
das schon deshalb nicht, weil sie trinitétstheologisch Gott als
den mit sich selbst in Beziehung Stehenden denkt.

235 Der christliche Glaube bekennt sich zu dem gnédigen
und barmherzigen Gott (Ps 103,8), der die Offenbarung seines
Bundes mit den Geschopfen in und mit Israel begonnen hat. In
Israel hat er diesen Bund auch erneuert: Er hat sich in dem
Juden Jesus selbst vergegenwirtigt und in ihm durch den Hei-
ligen Geist seine Gnade und Wahrheit in ihrer ganzen Tiefe
und Weite erschlossen (Joh 1,14).

236 Das christliche Gottesverstindnis schlieft die Einsicht
ein, daf} auch das auflerhalb der Christusoffenbarung in Israel
lebendige Verstdndnis des Schopfers, seiner Gnade und Wahr-
heit, ihn selbst zum Grund und Gegenstand hat. Christen wer-
den so daran erinnert, dal Gott die Freiheit hat, seinen Geist
wehen zu lassen, wo er will. Deshalb weil3 der christliche
Glaube auch, daf die Hinwendung Gottes zu seinem Volk
Israel, das Gott nicht trinitarisch denkt, durch die Erwéhlung
der Kirche nicht aufgehoben wird.

2377 Wo das christliche Gottesverstindnis zur Sprache
kommt, ist derselbe Gott gemeint wie der, von dem Israel
spricht. Der christliche Glaube sieht das christliche und das
jidische Reden von Gott nicht nur als zwei unterschiedliche
Weisen des Sprechens von demselben Gott, sondern als Aus-
druck zweier verschiedener Verstindnisse desselben Gottes.
Der Eine Gott wird im Licht der Christusoffenbarung anders

60



verstanden als ohne diese Offenbarung, nimlich als der, der
sich in Jesus Christus in neues Verhiltnis zur Welt gesetzt hat.
Die Tatsache, daB Israel und die Kirche denselben Gott mei-
nen, wenn sie von Gott sprechen, und daf} sie gleichwohl auf
prinzipiell unterschiedliche Weise von diesem Einen Gott spre-
chen, muB in der Gotteslehre gewissenhaft reflektiert werden.
Wir fragen: Was bedeutet es, dafl Gott sich sowohl dem Volk
Israel als auch der Kirche zuwendet? Wir konnen jedenfalls
nicht sagen, die Kirche bilde mit Israel im Gegeniiber zu dem
Einen Gott gleichsam eine Einheit. Der christliche Glaube hofft
aber, daf} es in dem Einen Gott eine Einheit gibt, die Israel und
die Kirche umfaft und die endzeitlich sichtbar werden wird.

24 Gottes erwdihlendes Handeln

24.1 Der christliche Glaube spricht in Ubereinstimmung mit
dem Selbstzeugnis der Heiligen Schriften Israels von der B-
wihlung des Volkes Israel in Abraham und von der Erwéhlung
durch die Gabe der Tora am Sinai. Zugleich spricht der christ-
liche Glaube — in Analogie zu der jiidischen Vorstellung, Gott
habe die Welt geschaffen, damit Israel erwéhlt werde — von der
Erwiéhlung der Kirche in Jesus Christus als einer Erwihlung
,.vor Grundlegung der Welt“ (Eph 1,4). Beide Aussagen stehen
nebeneinander — aber so, da3 keine der beiden sich iiber die
andere zu erheben vermag. Denn im Erwiéhlungsglauben geht
es um ein von Gott selbst her kommendes Geschehen, nicht um
eine Reaktion Gottes auf menschliches Handeln. Das Motiv der
Erwihlung lenkt die Aufmerksamkeit auf das Handeln Gottes,
und damit werden zugleich alle Anspriiche abgewiesen, mit
denen sich Menschen aus sich heraus vor der Welt hervorzutun
versuchen. Weder Israel noch die Kirche konnen deshalb einen
Erwihlungsanspruch erheben; beide sprechen vielmehr von
Gottes Erwihlungstat, der gegeniiber die Erwihlten immer nur
Objekt, niemals Subjekt sind. Nach christlichem Verstindnis
schlieBt die Erwéhlung der Kirche ,,vor Grundlegung der Welt*
Gottes freie Entscheidung zur Erwihlung des Volkes Israel ein,
wodurch jeder Gedanke an eine Verwerfung Israels unméglich

61



gemacht ist. Die Identitit der Kirche in ihrer Geschichte— nicht
nur in ihrer Geschichte mit Gott, sondern auch in der ,,Welt*-
geschichte — hingt daran, daf} sie den Ursprung ihrer eigenen
geschichtlichen Entstehung im Volk Israel nicht vergifit oder
verleugnet, sondern daf} sie daran festhélt, womit dann zugleich
die bleibende Stellung Israels in der Offenbarungsgeschichte
und damit das bleibende Verhiltnis der Kirche zu Israel a-
kannt und anerkannt ist.

242 Die Offenbarung des gekreuzigten und auferstandenen
Jesus als des Christus bestitigt das Offenbarungs- und Erwih-
lungshandeln Gottes, das dieser mit Israel begonnen hat. Gottes
freies Erwihlungshandeln trigt das Ganze der Schopfung und
der Heilsgeschichte; es liegt seinem RatschluB3 schon vor der
Erschaffung der Welt zugrunde. Gott ist der in Freiheit Lieben-
de. Das von ihm gewihlte Ziel der Schopfung ist die im Chris-
tusgeschehen sichtbar gewordene geschichtliche Vergegenwiir-
tigung seines vorzeitlichen Heilswillens, der in der kommenden
Vollendung der Schopfung umfassend verwirklicht wird (vgl.
Kol 1,15-20; Eph. 1,3-12). Im freien Heilswillen des Schopfers
griindet die Erwihlung Israels als Volk Gottes, die Erwéhlung
der Kirche als Volk Gottes aus Juden und Heiden und deren
unauflosliche Bindung an das unwiderruflich erwihlte Volk
Israel.

243 Gott hat in souveriner Freiheit und Liebe Israel als sein
Volk erwihlt und mit ihm seinen Bund geschlossen. Die B-
wihlung ist allein in der sich erbarmenden Liebe Gottes und in
der Verheilung an die Viter begriindet. Exemplarisch dafiir
steht Dtn 7,6-8:

,,Denn du bist ein dem HERRN, deinem Gott, geweihtes Volk;
dich hat der HERR, dein Gott, aus allen Volkern, die auf Erden
sind, fiir sich erwéhlt, daf} du sein eigen seiest. Nicht weil ihr
zahlreicher wiret als alle Volker, hat der HERR sein Herz euch
zugewandt und euch erwihlt — denn ihr seid das kleinste unter
allen Volkern —, sondern weil der HERR euch liebte und weil
er den Eid hielt, den er euren Vitern geschworen, darum hat
euch der HERR mit starker Hand herausgefiihrt und hat dich

62



aus dem Sklavenhause befreit, aus der Hand des Pharao, des
Konigs von Agypten.

Dieses Bundesverstindnis gilt in seinen Grundbestimmungen
fiir beide Testamente der christlichen Bibel.

244 Gott schafft nach dem Zeugnis der biblischen Schop-
fungserzdhlungen die Menschen, nicht die Volker. Aber er
schafft die Menschen nicht nur als einzelne, sondern zugleich
als soziale Wesen, die gemeinsames Leben gestalten und tiber
Generationen miteinander verbunden sind. So kann auch die
Entstehung des Volkes Israel als Erfiillung der Mehrungsver-
heiung Gottes an Abraham (Gen 12,2) und insofern geradezu
als eine ,,Familiengeschichte* dargestellt werden.

24.5 Dal Israel erwihlt wird, bedeutet also: Israel wird von
Gott erst zu einem Volk, eben zu seinem Volk, gemacht. Gott
wendet sich aus reinem Erbarmen einer kleinen Menschen-
gruppe in Agypten zu, um sie aus der Unterdriickung zu befrei-
en. In diesem Zusammenhang wird in Ex 1,9 erstmals im bibli-
schen Text der Name Israel auf das Volk bezogen; in der Got-
tesrede Ex 3,7-10 wird Israel dann ausdriicklich ,,mein Volk*
genannt. Fiir die Erwéhlung gibt es keinen anderen Grund als
Gottes Liebe.

2.4.5.1 Inden Schriften des Alten Testaments wird als Benen-
nung des von Gott erwéhlten Volkes liberwiegend das hebrii-
sche Wort ‘am’ verwendet, wihrend die Israel umgebenden
‘Volker® begrifflich davon unterschieden und zumeist ‘gojim’
genannt werden. Aber nach biblischer Aussage steht auch
‘mein Volk’ (‘ammi’) Israel in der Gefahr, zu einem ‘Nicht-
mein-Volk’ (‘lo ammi’; Hos 1,9) zu werden. Der Begriff des
,,Volkes Gottes* bezeichnet also nicht nur eine soziologische
oder biologische Grofe, sondern er ist zundchst und vor allem
in der Beziehung zu Gott begriindet.

2452 Die Herausfiihrung Israels aus der Knechtschaft in

Agypten ist die Bestitigung der Zusage an Abraham fiir Israel
als Volk. In diesem Errettungshandeln Gottes wurzeln die

63



Gaben des Bundesschlusses und der Tora sowie des dem Volk
gegebenen Landes, durch die fortan Israels Leben wesentlich
bestimmt und geprégt sind.

24.6 Sobald sich der Erwihlungsglaube und ein Machtan-
spruch miteinander verbinden, geht die Wahrheit des Bekennt-
nisses, das von dem besonderen Rettungshandeln Gottes aus
menschlicher Ohnmacht spricht, verloren.

2.4.6.1 Wenn sich also Israel als ,,das erwihlte Volk Gottes*
versteht, begriindet diese Aussage nicht einen Machtanspruch.
Dasselbe gilt fiir die Kirche: Wenn Christen sich als ,,das in
Christus erwihlte Volk Gottes* verstehen, dann begriinden auch
sie damit keinen Machtanspruch. Nach dem Zeugnis des Neuen
Testaments sind sie die Gemeinde derer, die das Kreuz Christi
zu tragen haben. Sie sind also erwihlt zur Hingabe des Lebens
als Dienst an der Gottesherrschaft (Mk 8,35; 10,43-45).

2.4.6.2 Durch die Erwihlung Israels entsteht eine Abgrenzung,
die als eine besondere Indienstnahme erscheint. Im Bund zwi-
schen Gott und dem Volk wird dessen ganze Existenz in den
Dienst des erwihlenden Gottes gestellt. Daraus folgt prakti-
scher Nonkonformismus; er gehort zum Selbstverstéindnis des
Gottesvolkes dazu (Robert Raphael Geis) und ist in der antwor-
tenden Treue auf Gottes Festhalten an seiner Erwihlung be-
griindet.

Dasselbe gilt fiir die Kirche: Gerade als ‘Volk Gottes’ hat sie
ebenso wie Israel eine besondere Stellung in der sdkularen
Welt. Der Titel ‘Volk Gottes’ schlieft den an der Weisung
Gottes orientierten ,,praktischen Nonkonformismus* mit ein.

247 Nach biblischem Verstdndnis ist in die Erw#hlung des
Volkes eine Verpflichtung eingeschlossen: Durch die Einzig-
keit Gottes ist alles Tun des Menschen in den Horizont des
Ersten Gebots gestellt. Die Einweisung des Volkes Gottes in
den Willen dieses Gottes kulminiert im Ausschlufl der Vereh-
rung fremder Gétter; dadurch soll sich das Volk Gottes in be-

64



sonderer Weise von den es umgebenden Volkern unterschei-
den.

2.4.7.1 Der Kirche wird der Sinn und die Bedeutung des Ers-
ten Gebotes durch Jesus Christus erschlossen. In der Begeg-
nung mit Gottes Volk Israel wird sie immer wieder an die iiber-
ragende Bedeutung des Ersten Gebotes fiir Glaube und Han-
deln erinnert. Vom erwihlenden Handeln Gottes her ergeben
sich bestimmte Pflichten fiir das Leben der von Gott erwihlten
Gemeinschaft: Israel als das von Gott erwihlte Volk ist an
Gottes Weisung, die Tora, gewiesen und durch das Liebesgebot
an Gott gebunden. Fiir die christliche Gemeinde ist ihr Be-
kenntnis zu Jesus Christus die Antwort auf Gottes Selbstoffen-
barung und darin zugleich die Antwort auf das Erste Gebot:
Die Erwihlung in Christus enthélt die Verpflichtung auf das
Gebot, den Einen Gott und den Néchsten zu lieben (Mk 12,28-
32; Rom 13,8f) und auf die Weisung, ,.einer trage des anderen
Last“, und so das ,,Gesetz Christi* zu erfiillen (Gal 6,2).

2.4.7.2 Nachfolge Jesu Christi tedeutet fiir die Kirche, daf3
allein durch den Glauben an Gottes Heilstat in Christus Verge-
bung der Siinden, Gerechtigkeit und ewiges Leben geschenkt
werden (Confessio Augustana, Art. IV). Daraus folgt, dal der
Glaube ,,gute Friichte und gute Werke hervorbringen soll*;
dabei sollen die Glaubenden aber nicht auf Werke vertrauen,
sondern sie wissen, daf ,,Vergebung der Siinde und Gerechtig-
keit durch den Glauben an Christus* empfangen werden (Con-
fessio Augustana, Art. VI). Die Kirche bekennt, daf ,Jesus
Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, das
eine Wort Gottes [ist], das wir zu héren, dem wir im Leben und
im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben®; wie Chris-
tus ,,Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Siinden ist”,
so ist er auch ,,Gottes kréftiger Anspruch auf unser ganzes
Leben* (Theologische Erkldarung der Bekenntnissynode von
Barmen, These I und II).

24.8 Es gehort zum Realismus der Schriften Israels, daf sie in
aller Klarheit und Niichternheit auch die Verfehlungen des

65



Volkes Gottes zur Sprache bringen und beklagen; dies g-
schieht insbesondere durch die Schirfe prophetischer Kritik.
Aber aus Gnade hilt Gott seinem Volk die Treue. Dies spiegelt
sich in der Vorstellung, daf} dieses Volk Gottes Eigentum ist:
Gott ringt um sein Volk und gibt es nicht auf (vgl. Hos 2,19-
25).

Dasselbe gilt entsprechend fiir die Kirche: Se muf} in ihrer
Theologie in aller Klarheit und Niichternheit auch ihre Verfeh-
lungen zur Sprache bringen und beklagen; dies geschieht schon
in den Briefen des Neuen Testaments, und es geschieht in der
Selbstkritik der kirchlichen Lehre. Gleichwohl darf auch die
Kirche hoffen und vertrauen auf die Gnade Gottes, auf die
Treue und Bestindigkeit des Eintretens Gottes fiir sein Volk —
wie anders wollte die Kirche angesichts ihrer Geschichte auch
bestehen.

249 Alle theologischen Versuche, die gottliche Erwihlung
plausibel zu machen und sie vollig zu durchdringen, stoflen an
Grenzen. Gottes Treue zu der mit seiner Erwédhlung gegebenen
Verheifung schliefft die Moglichkeit des Gerichtsein. Die prophe-
tische Verkiindigung in Israel hat diesen Zusammenhang von
Erwéhlung und Gericht immer wieder betont; in gleicher Weise
spricht dies auch das Neue Testament fiir die Kirche und fiir
die Christen aus (2 Kor 5,10).

2.5 Die Kirche als ,,Volk Gottes* — Israel als ,,Volk Gottes “

2.5.1 Die Kirche hat ihren Ursprung in der Ostererfahrung der
Jiingerinnen und Jiinger Jesu. Indem die Kirche an diesen Ur-
sprung gebunden bleibt, bleibt sie an Israel gebunden. Dies
mul in der Lehre von der Kirche, der Ekklesiologie, ausdriick-
lich festgehalten werden.

2.5.2 Im Anschluf} an Paulus 146t sich die Kirche verstehen als
die in Christus berufene Gemeinschaft; die im Christusgesche-
hen offenbarte und dem Menschen zugesprochene Rechtferti-
gung aus Glauben erweist sich als die Bestidtigung des Han-

66



delns Gottes schon an Abraham (Rom 4). In gleicher Weise
sieht der Apostel die Annahme der Voélker durch Gott in der
Verheiflung an Abraham vorangekiindigt (Gal 3,6-8).

253 Aufgrund seiner biblisch begriindeten Glaubens- und
WabhrheitsgewiBheit sieht sich Israel unverdndert als Volk
Gottes. Weil es den christlichen Glauben, dafl die biblischen
(,,alttestamentlichen®) Texte auf die Erwédhlung der Kirche
vorausverweisen, nicht teilt, muf3 die Frage nach dem Neben-
einander von Erwéhlung Israels und Erwihlung der Kirche
durch denselben Gott gestellt werden.

Es gilt beides: Gott hat das Volk Israel erwihlt, und: Er hat die
Kirche aus Juden und aus den Volkern erwihlt und dadurch zu
seinem Eigentum gemacht. Gott hat Israel durch die Gabe der
Tora seinen Bund gewihrt, und: Er hat in der Erneuerung,
Vertiefung und Erweiterung dieses Bundes mit Israel allein aus
Gnade allen an sein Handeln in Christus Glaubenden seine
Gerechtigkeit zugesprochen.

2.53.1 Nach dem von Paulus in Rom 11 entworfenen Bild
vom Olbaum bildet Gottes erwiihlendes Handeln uranfinglich
eine Einheit (,,die Wurzel®), und dieses Handeln bezieht sich
zundchst allein auf den ,,Olbaum® Israel. Aber Gott hat aus
diesem Olbaum nun einige der Zweige ,,wegen ihres Unglau-
bens“ herausgerissen und andere eingepflanzt (Rom 11,17ff).
Fiir Paulus ist der Olbaum das Ganze der im vorzeitigen Rat-
schlul Gottes erwihlten Triger der AbrahamsverheiBung; der
Olbaum ist also nicht identisch mit dem empirischen Volk
Israel. Paulus ist aber dessen gewif}, daf} gleichwohl Gottes
HeilsverheiBung fiir Israel als Ganzes unveréndert gilt und daf}
Israels Erwéhlung also unverédndert in Kraft ist, obwohl das
Gottesvolk in seiner Mehrheit Gottes Handeln in Christus nicht
anerkennt. Paulus sieht darin den ,,Unglauben* (11,23); aber er
spricht auch davon, dafl Gott am Ende aller Zeit die ,,ausgeris-
senen Zweige* wieder ,,einpfropfen* konne und werde (11,24);
er entnimmt der Bibel die Verheilung Gottes, daf ,,der Retter
aus Zion kommen wird“, und daB ,,so ganz Israel gerettet wer-

67



den wird* (11,26f), jenseits der geschichtlichen GroBen ,,Isra-
el“ und ,,Kirche®.

2.5.3.2 Paulus versteht die Hineinnahme der Heiden in die
eine uranfingliche Erwihlung, das ,,Einpfropfen* der ,,wilden
Zweige” in den Stamm des edlen Olbaums, geradezu als das
Zeichen dafiir, dal Gott auch an den ,,ausgerissenen Zweigen*
am Ende nicht anders handeln wird. Keineswegs sind fiir Pau-
lus ,,die Heiden“ an die Stelle ,,der Juden* getreten, sondern
Gott ist der souverdn Handelnde fiir beide (R6m 11,21-24).

254 Das Neue Testament spricht an zwei Stellen ausdriick-
lich von der Kirche als dem ‘Volk Gottes’. In beiden Fillen,
sowohl im Ersten Petrusbrief (2,9f) als auch im Titusbrief
(2,14), werden Aussagen der biblischen, ,.alttestamentlichen®
Tradition verwendet und nun auf die christliche Gemeinde
bezogen. In diesen Aussagen ist weder von einer Enterbung
oder einer Ersetzung Israels als Volk Gottes die Rede, noch
1aBt sich auf andere Weise eine Herabsetzung Israels erkennen;
wohl aber muBl man sagen, dal das gegenwdrtige, nicht an
Christus glaubende Israel iiberhaupt nicht im Blick ist. Von
einem ,,neuen Gottesvolk* im Gegeniiber zu einem ,,alten Got-
tesvolk® ist im Neuen Testament nirgends die Rede.

2.5.5 Daraus ergeben sich Folgerungen fiir den sachgeméfien
Gebrauch der Bezeichnung der Kirche als Volk Gottes.

2.5.5.1 Es ist ein Milbrauch des Titels ‘Volk Gottes’, ihn der
Kirche so zuzusprechen, dafl er dadurch Israel abgesprochen
wird.

2.5.5.2 Richtig verwendet wird die Bezeichnung ‘Volk Gottes’
fiir die Kirche, wo sie als durch die Erwihlung Gottes geschaf-
fene Gemeinschaft unter die VerheiBung der endzeitlichen
Vollendung gestellt wird. Diese Heilsverheilung gilt der
Schopfung als ganzer. Daher gibt das richtige Verstidndnis der
Kirche als ‘Volk Gottes’ immer auch der Relativierung der
Kirche in ihrer Beziehung auf die noch ausstehende Vollen-

68



dung Ausdruck; es bringt ihr Gesendetsein zu Zeugnis und
Dienst zur Sprache und behauptet nicht etwa ein Vorrecht fiir
sie.

2.5.6 In den reformatorischen Kirchen hat die Selbstbezeich-
nung ‘Volk Gottes’ lange kaum eine Bedeutung gehabt. Uber
lange Zeit hinweg stand eine Vorstellung von Volk als natiirli-
cher Gemeinschaft im Vordergrund auch des theologischen
Denkens und des Selbstverstiandnisses der Kirchen.

Erst als dieses Verstidndnis durch katastrophale Erfahrungen
seine beherrschende Stellung verlor, konnte in der dkumeni-
schen Bewegung die Bezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’
aufgegriffen werden. Seit der Griindungsversammlung des
ORK 1948 bezeichnet dieser Begriff die Kirche als eine alle
natiirlichen Volker iibergreifende Gemeinschaft, die durch
Gottes Erwihlung geschaffen, auf die Vollendung am Ende der
Zeit bezogen und auf diese Vollendung hin zu Zeugnis und
Dienst verpflichtet ist. Dieses Zeugnis schlie3t die Bezeugung
der unloslichen Verbundenheit der Kirche als Volk Gottes
durch gottliche Erwdhlung mit Israel als Volk Gottes durch
gottliche Erwihlung ein. Dieser Gedanke ist in der Studie der
Leuenberger Kirchengemeinschaft ,,.Die Kirche Jesu Christi*
von 1994 weitergefiihrt worden.

In der romisch-katholischen Kirche ist durch das Zweite Vati-
kanische Konzil der Begriff ‘Volk” wichtig geworden fiir das
Verstindnis des Wesens der Kirche im Gesamtzusammenhang
des erwihlenden Handelns Gottes.

2.5.7 Die Kirche ist nicht allein eine ,.historische, sondern
zugleich eine geglaubte Grofle. Dies zeigt die ekklesiologische
Akzentuierung des vom Heiligen Geist sprechenden Dritten
Artikels der altkirchlichen Glaubensbekenntnisse. Die Kirche
ist beides: sichtbar als Gemeinschaft von Menschen und ver-
borgen als Werk Gottes.

2.5.8 Mit den nur fiir die Kirche geltenden Bezeichnungen

allein kann die volle Okumenizitit der Kirche nicht ausgesagt
werden — schon deshalb nicht, weil es fiir die Kirche nach ih-

69



rem Selbstverstidndnis unmoglich ist, sich allein und prinzipiell
als ,,Kirche aus den Voélkern®, also nur als ,,heidenchristliche*
Kirche zu sehen.

259 Der Titel ‘Volk Gottes’ stellt die Kirche in einen sie
selbst heilsam relativierenden groleren Gesamtrahmen, der die
menschheitliche Perspektive des Heilswillens Gottes anzeigt.
Neben dem erwiéhlungs- und bundestheologischen Begriin-
dungszusammenhang ist die eschatologische Perspektive das
Hauptkennzeichen eines theologisch qualifizierten Verstind-
nisses von ‘Volk Gottes’. Auch die Kirche ist als ‘Volk Gottes’
noch nicht der Ort der Erfiillung; vielmehr ist sie unterwegs
zum verheiflenen Reich der Herrlichkeit Gottes. Deshalb ist die
Bezeichnung der Kirche als ‘Volk Gottes’ ihrem theologischen
Gehalt nach gar keine ,,Selbstbezeichnung®, sondern sie ist ein
der Kirche sola gratia zugesprochener Ehrentitel, der sie ange-
sichts ihres faktischen Erscheinungsbildes eher beschémen als
bestitigen miifite. Aus sich heraus kann die Kirche nicht bean-
spruchen, ‘Volk Gottes’ zu sein, und dementsprechend kann sie
aus dieser Bezeichnung vor der Welt auch nichts fiir sich selber
ableiten. Sie kann nur immer wieder neu die Verleihung und
den Zuspruch dieser Ehrenbezeichnung in der Praxis des k-
bendigen Christus entdecken und preisen.

2.5.10 Erst wenn das letzte Ziel aller Geschichte Gottes mit
der Welt erreicht ist, wird das ‘Volk Gottes’ in seiner ihm von
Gott her zukommenden Bestimmtheit sichtbar hervortreten. Bis
dahin kann die Theologie das Geheimnis, das mit dem Verhilt-
nis von Kirche und Israel gegeben ist, nicht auflésen. Die Kir-
che bekennt, daf sie durch Gottes Erwihlungshandeln geschaf-
fen ist und daf sie dadurch ‘Volk Gottes’ ist — mit Israel. Die
Rede vom ‘Volk Gottes’ ist Bekenntnis und Lobpreis Gottes.

3 Das Zusammenleben der Kirche mit Israel

3.1 Aus dem Gesagten ergeben sich Konsequenzen fiir die
Bestimmung des Verhéltnisses zwischen der Kirche und Israel.

70



Die Kirche versteht sich als vom Gott Israels in Freiheit -
wihlt. Sie sieht sich als die durch den Glauben an die Offenba-
rung des Gottes Israels in Jesus Christus gestiftete Gemein-
schaft. Israel sieht sie als das Volk, das Gott erkennt und ver-
ehrt im Horizont der in seinen Heiligen Schriften bezeugten
Offenbarung, ohne das Bekenntnis zu Christus. Gerade von der
Christusoffenbarung her kann aber nicht gesagt werden, Israel
sei lediglich als der geschichtlich vergangene Kontext des
Christusgeschehens anzusehen und sei nun ,,liberholt*. Viel-
mehr ist Israel der unverédndert konstitutive, keinesfalls iiber-
holte Bezugspunkt der Offenbarung Gottes in Jesus von Naza-
reth als dem Christus. Der Glaube weil3, da} in der Geschichte
Gottes mit seiner Schopfung, vom Anfang bis zum Ende der
Zeiten, das Volk Israel seinen bleibenden Ort behdlt.

3.1.1 Aus der Perspektive des christlichen Glaubens gilt, daf3
der bleibende Platz, der Israel zukommt, aus dem gottlichen
Erwihlungshandeln resultiert. Israel selber definiert sich auch
als Zusammenhang eines Volkslebens. Christen wissen, daf}
die Gemeinschaft des Volkes Israel durch ein Erwihlungshan-
deln Gottes begriindet ist, welches sich auf einen Lebenszu-
sammenhang bezieht, der sowohl sozial wie religios bestimmt
ist.

3.12 Es gibt im Judentum unterschiedliche Selbstdefinitionen
dessen, was ‘Israel’ ist. Neben der orthodoxen Bestimmung,
wonach Jude ist, wer von einer jiidischen Mutter geboren wur-
de, gibt es auch den Gedanken einer Abstammung vom Vater
her.

Es darf allerdings nicht iibersehen werden, daf} es auch nicht-
religiose Juden gibt, fiir die ihre Zugehorigkeit zum Volk Israel
keineswegs mit der Zugehdrigkeit zum ‘Volk Gottes’ identisch
ist. Die Vielfalt jiidischen Selbstverstindnisses ist zu respektie-
ren.

3.1.3 Allen Selbstaussagen des Judentums gemeinsam ist, daf3

das Volk Israel sich auch im sozialen Sinn als Volk begreift,
als eine Gemeinschaft, die sich durch Verwandtschaftsbezie-

71



hungen in der Kontinuitit der Geschichte seit biblischer Zeit
reproduziert und erhilt. Der auf dem erwihlenden Handeln
Gottes liegende Akzent verdeutlicht aber, da der Begriff
‘Volk Gottes’ primér weder eine soziologische noch eine bio-
logische GroBe bezeichnet, sondern zunichst und vor allem
fundamental theologisch begriindet ist. Diese theologische
Fundierung impliziert dann aber ihre eigene Soziologie; denn
sie ordnet die Gemeinschaft dem Einzelnen vor, ohne damit die
Einzelnen zu mifachten, und sie erdffnet so eine konsequen-
zenreiche Gestaltungsperspektive fiir das Leben dieses Volkes.
Eine dieser Konsequenzen ist die Bindung Israels an die Gebo-
te der Tora.

3.2 Christliche Verkiindigung geschieht 6ffentlich und richtet
sich an alle Menschen. Sie geschieht im Kontext des Dialogs
mit den Religionen der Welt und im Gesprich mit nichtreligio-
sen Weltanschauungen. Ihnen allen gegeniiber bezeugen Chris-
ten durch ihr Reden und Handeln selbstverstindlich ihren
Glauben.

Dies gilt auch in der Begegnung mit Juden. Die Gemeinsam-
keit des Zeugnisses von dem Gott Israels und das Bekenntnis
zum souveridnen Erwihlungshandeln dieses Einen Gottes ist
ein gewichtiges Argument dafiir, daB} sich die Kirchen jeglicher
gezielt auf die Bekehrung von Juden zum Christentum gerich-
teten Aktivitéit enthalten.

32.1 Die Kirche ist sich dessen bewullt, daB} ihre Anfinge in
Israel liegen, und dies bedeutet, dal3 es im frithen Christentum
eine Verkiindigung des Evangeliums auch und zuerst unter
Israel gegeben hat. Nicht das Recht der Verkiindigung des
Osterereignisses unter Juden war theologisch umstritten, son-
dern es bedurfte im Gegenteil die Heidenmission einer beson-
deren theologischen Begriindung. Der Apostel Paulus hoffte, er
werde bei seiner Arbeit als ,,Apostel der Volker* auch Men-
schen aus dem Volk Israel fiir den Glauben an die Gottesoffen-
barung in Christus gewinnen (R6m 11,13f). Er spricht in Rom
11,26-32 die GewiBheit aus, dal Gott am Ende aller Zeit sich
Israels erbarmen werde, auch dann, wenn die Israeliten in ihrer

72



Mehrheit geschichtlich nicht zum Glauben an Christus kom-
men.

322 Die Glaubwiirdigkeit des christlichen Zeugnisses wird
notwendigerweise von den konkreten Erfahrungen beeinflufit,
die Juden mit Christen machen. Es ist uniibersehbar, daf} Erfah-
rungen, die Juden mit Christen machten, sehr oft die Qaub-
wiirdigkeit des christlichen Zeugnisses von Grund auf erschiit-
tert haben. Daran miissen Christen sich erinnern lassen, wann
und wo immer sie ihren Glauben bezeugen.

73



Teil I1I

Die Kirche in Israels Gegenwart

Aus den in Teil I beschriebenen Erfahrungen und den in Teil II
gewonnenen Erkenntnissen fiir eine theologische Bestimmung
des Verhiltnisses der Kirche zu Israel ergeben sich Konse-
quenzen fiir die Praxis der Kirche. Die Erkenntnis, dal der
christliche Glaube in Israel entstanden und die Kirche von
ihren geschichtlichen Anféngen her bis heute auf Israel bezo-
gen ist, fiihrt zu der Einsicht, daB3 die Beschiftigung mit Israel
im Leben der Kirche zu vertiefen ist. Die Kirchen in der Welt
bestehen neben den empirisch wahrnehmbaren Formen jiidi-
scher Existenz. Dies hat Folgen insbesondere fiir die Reflexion
christlicher Gottesdienstpraxis und christlichen Glaubenszeug-
nisses neben und gegeniiber Israel. Die Kirche hat stets neu die
Aufgabe, ihren Standort in der Welt auch von ihrem Verhéltnis
zu Israel her zu reflektieren. Das Verstidndnis ihres Standorts in
der Geschichte 14t die Kirche in allen ihren Handlungsfeldern
auch nach den ethischen Herausforderungen unserer Zeit im
Licht biblischer Tradition fragen. Dabei ist an die in Teil I
betonte Erkenntnis zu erinnern, daf} die Kirchen der Leuenber-
ger Kirchengemeinschaft bei der Bestimmung ihres Verhéltnis-
ses zu Israel ihre Verflechtung mit ihren jeweiligen nationalen
Kontexten zu beriicksichtigen und die daraus resultierenden
unterschiedlichen Formen der kirchlichen Zuginge aufzuneh-
men haben.

1 Folgerungen fiir die Praxis der Kirchen

Die Folgerungen fiir die Praxis der Kirchen betreffen insbeson-
dere (1.1) Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln, (1.2)
kirchliche Verkiindigung und Unterrricht, (1.3) Gottesdienst
und Festkalender sowie (1.4) kirchliche Ausbildung und Fort-
bildung. Dabei werden am Ende jeweils praktische Empfeh-
lungen formuliert, die in den Kirchen beraten und jeweils nach
den gegebenen Moglichkeiten umgesetzt werden sollten.

74



1.1 Gemeindearbeit und kirchenleitendes Handeln

1.1.1 Die Kirchen tragen Sorge dafiir, da} das Evangelium von
Jesus Christus seine Leuchtkraft und Klarheit behilt; deshalb
achten sie darauf, da3 christliche Identitit nicht durch Abwer-
tung oder Verzeichnung des jiidischen Glaubens profiliert wird.
Notwendig ist ein Miteinander der eigenen Glaubensidentitit
und GlaubensgewiBheit mit dem verstehendem Hoéren auf das
Bekenntnis und die Identitdtsaussagen Israels. Die Reflexion
eines schriftgeméBen und theologisch angemessenen Verhilt-
nisses von Kirche und Israel ist eine bleibende Aufgabe der
Kirchen.

1.1.2 Im Kampf gegen alle Erscheinungsformen von Diskri-
minierung, Rassismus und Antisemitismus weil} sich die Kir-
che an der Seite Israels. Christliche Gemeinden gewinnen an
Glaubwiirdigkeit, wenn sie bereit sind, auch {iber ihren eigenen
Bereich hinaus gesellschaftliche Verantwortung zu iiberneh-
men. Sie fordern das Verstindnis von Humanitit und Men-
schenrechten aufgrund des christlichen Menschenbildes. Sie
bemiihen sich um die sachgerechte Darstellung der Geschichte
und die kritische Reflexion der aktuellen Situation im Hinblick
auf Fremdenfeindlichkeit, Rassismus und den Umgang mit
anderen Kulturen, Religionen und ethnischen Minderheiten.
Der den christlichen Gemeinden durch ihre eigenen theologi-
schen Wurzeln von vornherein mitgegebene Reflexionshori-
zont ‘Kirche und Israel’ ist dafiir eine wichtige Grundlage.

In ihrem Alltag werden Gemeinden unterschiedliche Situatio-
nen vorfinden und dementsprechend unterschiedliche Formen
des Engagements und der Vermittlung suchen. Das Bemiihen,
die Geschichte friiher bestehender jiidischer Gemeinden im
eigenen Umfeld wieder bewul3t zu machen, hat in vielen christ-
lichen Gemeinden die Sensibilitét fiir die Geschichte und fiir
die Gegenwart neu geweckt.

1.1.3 Die Kirche ist aus geschichtlichen und theologischen

Griinden mit Israel in Solidaritdt verbunden. Dies gilt auch
dann, wenn Kirchen zum arabisch-israelischen Konflikt und zu

75



aktuellen politischen Entscheidungen der Regierung des Staa-
tes Israel kritisch Stellung nehmen. Die Kirchen treten allen
Tendenzen entgegen, die zionistische Bewegung, die zur
Griindung des Staates Israel fiihrte, als rassistisch zu diffamie-
ren. Die Kirchen unterstiitzen alle Bemiihungen des Staates
Israel und seiner Nachbarn, insbesondere des paléstinensischen
Volkes, in gegenseitiger Achtung einen sicheren, dauerhaften
und gerechten Frieden zu finden und zu bewahren.

Die Frage, ob die Griindung und Existenz des Staates Israel
auch fiir Christen eine theologische Bedeutung hat, wird in den
Kirchen unterschiedlich beantwortet und bleibt eine Herausfor-
derung fiir die Kirchen. In diesem Zusammenhang ist jede
direkte politische Inanspruchnahme der biblischen Landverhei-
Bungen zuriickzuweisen. Ebenso sind alle Deutungen, die diese
Verheilungen im Licht des christlichen Glaubens als iiberholt
ansehen, abzulehnen. Die christliche Wahrnehmung der Er-
wihlung Israels als Volk Gottes kann in keinem Fall dazu
fiihren, daB die Unterdriickung von politischen, ethnischen und
religiosen Minoritéten religios legitimiert wird.

1.14 Im Gesprich mit anderen Religionen, in vielen Lindern
Europas vor allem mit dem Islam, sind die Gemeinden und ihre
Mitglieder heute mehr als je zuvor herausgefordert, ihren
Glauben in Dialog und Auseinandersetzung zu bezeugen und
zu reflektieren. Auch n diesem Zusammenhang gilt es, die
besondere Beziehung, die Christen mit Juden verbindet, unter
Beriicksichtigung des jeweiligen Kontextes zu vermitteln: Im
Religionsunterricht, in Konfirmandenunterricht und Katechese,
in der Erwachsenenbildung sowie in Arbeitskreisen und Pro-
jektgruppen.

1.1.5 Empfehlungen

- Die Kirchen fordern kontinuierlich arbeitende Gruppen,
die die Aufgabe haben, die theologischen und gesellschaft-
lichen Konsequenzen der Begegnung von Kirche und Isra-
el zu bedenken und fiir alle kirchlichen Handlungsfelder
fruchtbar zu machen. Wenn méglich sollte dies unter Be-
teiligung jiidischer Gesprichspartner geschehen.

76



- Die Kirchen pflegen einen lebendigen Austausch iiber ihre
jeweilige Arbeit zur Kldrung des Verhiltnisses von Kirche
und Israel. Sie geben einander Teil an den von ihnen durch
diese Arbeit gewonnenen Erkenntnissen. Die Kirchen be-
miihen sich darum, auf allen Ebenen Kontakte zu jiidi-
schen Gemeinden in ihrer Nachbarschaft aufzubauen und
lebendig zu halten. Nicht zuletzt angesichts der durch
Migrationsbewegungen ausgeldsten neueren Entwicklun-
gen innerhalb der jiidischen Gemeinden in Europa bemii-
hen sie sich um praktische Solidaritdt, wo immer diese
willkommen ist.

- Die Kirchen nehmen ihre Kontakte und Mitgliedschaften in
solchen Organisationen aktiv wahr, die Vertreterinnen und
Vertreter von Kirche und Israel zusammenfiihren bzw. die
sich dem Bemiihen um Verstindigung, Frieden und Ent-
wicklung im Nahen Osten widmen.

1.2 Kirchliche Verkiindigung und Unterricht

1.2.1 Christlicher Glaube entsteht durch das diesen Glauben
bezeugende Weitersagen, und er lebt davon. Christen sagen die
Botschaft von dem Einen Gott weiter, den sie als den Schopfer
und Retter bekennen. Christen erkennen, da3 Juden ebenfalls
Zeugnis ablegen von diesem Einen Gott. Deshalb kann kirchli-
che Verkiindigung in Predigt und Unterricht dem Gemeinsa-
men von Juden und Christen und dem sie Verbindenden Raum
geben. Dabei ist insbesondere daran zu erinnern, daf3 Christen
den Tenach als ihr Altes Testament lesen, und daf} sie mit Ju-
den durch Hoffnungen verbunden sind, deren Erfiillung sie auf
je ihre Weise erwarten.

1.2.2 Christliche Predigt ist Verkiindigung des gekreuzigten
und auferstandenen Jesus Christus. Christliche Verkiindigung
geschieht unter dem Mafistab des Ersten Gebots: Sie bezeugt
das Einssein und die Einzigkeit des Gottes Israels. Sie bekennt
den Einen Gott in der Einheit des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes. So steht sie in der Spannung von Verbinden-

77



dem und Trennendem. Indem sie die Einheit Gottes bezeugt,
macht sie deutlich, daB3 auch die Christuspredigt ,,in Israels
Gegenwart” erfolgt.

1.2.3 Christen und Juden legen voreinander Zeugnis ab von
ihrem Glauben. Dabei beriicksichtigt die Artikulation der
christlichen Glaubensiiberzeugung die unheilvolle Geschichte
christlicher Versuche, Juden fiir den Glauben an Jesus Christus
zu gewinnen. Das angemessene christliche Zeugnis gegeniiber
Israel vermeidet deshalb insbesondere alle Formen, die es in
den Verdacht geraten lassen konnten, bestehende Zwangslagen
ausniitzen zu wollen.

124 In ihrer Verkiindigung tritt die Kirche jeder Form von
Israelvergessenheit” entgegen. Sie nimmt die vom Judentum
in besonderer Weise betonte Bedeutung der Einzigartigkeit und
Unvergleichbarkeit Gottes ernst. Der Ruf zur Umkehr zu dem
Einen Gott verbindet Kirche und Israel miteinander. Dies fin-
det seinen Niederschlag insbesondere auch dort, wo die kirch-
liche Verkiindigung die in der Tora und den anderen Teilen der
Heiligen Schriften Israels, des christlichen Alten Testaments,
bezeugte Barmherzigkeit Gottes weitersagt. Kirche und Israel
bezeugen in gleicher Weise, da} diese Barmherzigkeit den
Anspruch aller Menschen auf Gerechtigkeit und das Recht der
Schopfung auf Integritét einschlief3t.

1.2.5 Empfehlungen

—  Christliche Verkiindigung bringt die Verbindung des
christlichen Glaubens mit dem Judentum zum Ausdruck.
Sie tritt insbesondere allen Versuchen entgegen, den an-
geblich unbarmherzigen, richenden Gott des Alten Testa-
ments dem barmherzigen, gnddigen Gott des Neuen Tes-
taments gegeniiberzustellen. Sie trigt zur Uberwindung
des bis heute nachwirkenden Vorwurfs bei, die Juden seien
,,Gottesmorder®.

—  Christliche Verkiindigung bemiiht sich um sachgemifie
Aussagen iiber das Judentum und seinen Glauben. Sie
vermeidet beispielsweise die Weitergabe von Klischees

78



liber die jlidische Gesetzesfrommigkeit und achtet auf jii-
disches Selbstverstindnis.

- Die in einigen Kirchen bis heute erkennbare Zuriickhal-
tung gegeniiber alttestamentlichen Predigttexten wird kri-
tisch reflektiert und iiberwunden. Dazu ist das verstirkte
Bemiihen der alttestamentlichen Wissenschaft und der
Homiletik um eine der christlichen Predigt dienliche Her-
meneutik ebenso erforderlich wie eine Uberpriifung der
Predigtperikopenreihen, ebenso die Ermutigung, alttesta-
mentliche Texte als Lesungen zu gebrauchen und als Pre-
digttexte zu wihlen.

1.3 Gottesdienst und Festkalender

1.3.1 In Gottesdienst und Feier bezeugt die Kirche ihre Ver-
bundenheit mit Israel im Glauben an den Einen Gott, der die
eine Menschheit geschaffen hat.

1.3.2 Viele liturgische Elemente des christlichen Gottesdiens-
tes, die Lesung der Psalmen, fest formulierte Gebete, auch der
liturgische Ablauf des Gottesdienstes, haben ihre Herkunft im
Judentum. Im Jahres-Festkalender von Synagoge und Kirche
gibt es zahlreiche Parallelen. Die Herkunft vieler christlicher
Feste aus der jiidischen Tradition wird in der Gestalt, in der sie
heute begangen werden, meistens nicht mehr deutlich. Wer
Gottesdienste vorbereitet, leitet und feiert, sollte sich dieser
Zusammenhinge aber bewufit sein und bei denen, die Gottes-
dienste und Festtage mitgestalten, das BewuBtsein fiir die ge-
schichtliche Herkunft von Glauben und Kirche aus Israel we-
cken.

1.3.3 In der Feier des Abendmahls verkiindigt die Kirche den
Tod Christi, durch den Gott die Welt mit sich versohnt hat. Sie
bekennt die Gegenwart des auferstandenen Herrn und wartet
auf seine Zukunft in Herrlichkeit. Das Abendmabhl hat fiir die
Identitit der christlichen Gemeinde fundamentale Bedeutung;
aber auch fiir die Abendmahlsfeier und -liturgie 146t sich deren

79



tiefe Verwurzelung in der jiidischen Gottesdienstpraxis zeigen.
Indem die Feier des Abendmahls Vergebung der Siinden ge-
wihrt, Befreiung schenkt und Hoffnung auf eine umfassende
Versohnung und Erneuerung bezeugt, zeigen sich auch inhalt-
liche Entsprechungen zu jiidischen Vorstellungen, wie sie etwa
in der Passafeier zum Ausdruck kommen.

134 Gegeniiber einer unreflektierten Ubernahme jiidischer
Gebete oder anderer Teile der jiidischen (gottesdienstlichen)
Tradition ist allerdings Zuriickhaltung angebracht. Eine solche
Ubernahme steht in der Gefahr, die Austauschbarkeit von
Glaubensaussagen vorzuspiegeln. Dariiber hinaus kann eine
solche Ubernahme als mangelnde Achtung gegeniiber dem
jldischen Selbstverstindnis und Versuch einer substituierenden
Aneignung der Traditionen Israels verstanden werden.

1.3.5 Empfehlungen

- In den gottesdienstlichen Feiern kann die Néhe der christ-
lichen zur jiidischen Gottesdienstfeier sowie die Herkunft
vieler gottesdienstlicher Elemente aus der Tradition Israels
immer wieder bewuflt gemacht werden.

- Kirche und Israel bezeugen die Segnungen des Sonntags
bzw. des Sabbats fiir die Menschen und die ganze Schop-
fung; deshalb gilt es, die vielfiltigen Dimensionen und
Implikationen der Unterbrechung des Werktaglebens und
deren heilsame Kraft zu verdeutlichen. Die sonntédgliche
Feier geschieht im Horen auf das Wort von der Gnade und
dem Gebot Gottes; sie preist die Auferweckung Jesu, und
sie preist zugleich Gottes gute Schopfung, die die den
Menschen gesetzten Grenzen kennt. Sie vergegenwaértigt
die Befreiung aus Knechtschaft, die ungerechten Verhilt-
nissen widerspricht, und sie vergegenwirtigt ebenso den
Anbruch des Reiches Gottes, in dessen Geist wir jetzt
schon handeln.

80



14 Kirchliche Ausbildung und Fortbildung

14.1 Die Besinnung auf die Verbindung von Glauben und
Kirche mit Israel hat Folgen fiir die Curricula kirchlicher Aus-
und Fortbildung. Dabei spielt die Auseinandersetzung mit der
Geschichte und den Traditionen Israels ebenso eine Rolle wie
die Wahmehmung des heutigen Judentums.

1.4.2 Innerhalb der kirchlichen Aus- und Fortbildung wird das
Christen und Juden Trennende so erortert, dafd Israel oder die
Juden nicht als dunkle Folie benutzt werden, von der sich das
Besondere des christlichen Glaubens dann positiv abheben
kann.

143 Die besondere Verbundenheit von Kirche und Israel
findet innerhalb kirchlicher Ausbildung ihren Ort soweit mog-
lich im direkten Austausch mit Vertretern der jiidischen Ge-
meinschaft und ihrer Tradition. Die durch einen so gestalteten
Austausch mit den Traditionen Israels gewonnene theologische
Offenheit ermoglicht nicht zuletzt eine selbstkritische Reflexi-
on der eigenen exegetischen, dogmatischen und praktisch-
theologischen Tradition und Terminologie.

144 In der kirchlichen Ausbildung, insbesondere im Vikariat
und in den Schulen, aber dariiber hinaus auch in ihrer Bil-
dungsarbeit iiberhaupt, schirfen die Kirchen das Bewultsein
fiir die Notwendigkeit einer Besinnung auf das Verhéltnis von
Kirche und Israel. Dies befihigt dazu, die eigene Identitét zu
bezeugen und zugleich in angemessener Weise von Israel zu
reden.

14.5 Empfehlungen

- Die Kenntnis jiidischer Schriftauslegung und jiidischer
Glaubenspraxis ist ebenso wie die explizite Reflexion der
Israelbezogenheit der Kirche Bestandteil der theologischen
Lehre in den kirchlichen Ausbildungsgingen. Deshalb
wird empfohlen, wo immer moglich jiidische Dozentinnen
und Dozenten — gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit

81



christlichen Theologinnen und Theologen — in die Ausbil-
dung einzubeziehen.

- Studien- und Austauschprogramme an und mit jiidischen
Ausbildungsstitten auf universitirer und anderer Ebene
werden von den Kirchen aktiv unterstiitzt. Dies schliefit
die Ermutigung zur theologischen Spezialisierung auf das
Gebiet des christlich-jiidischen Gesprichs, insbesondere
die Kenntnis jiidischer Tradition und Geschichte, ein.

—  Pfarrerinnen und Pfarrer, Lehrerinnen und Lehrer werden
ermutigt und unterstiitzt, wenn sie beispielsweise im Rah-
men eines Kontaktstudiums die Realitéit des Lebens in Is-
rael wahrnehmen wollen; die Kirchen schaffen Vorausset-
zungen dafiir und bauen vorhandene Moglichkeiten weiter
aus.

2 Zur gemeinsamen Verantwortung von Christen und Juden

In der Auseinandersetzung mit Diskriminierung, Rassismus,
Antisemitismus und Fremdenfeindlichkeit sind Christen und
Juden in den letzten Jahren an vielen Stellen gemeinsam aufge-
treten und wissen sich darin miteinander verbunden. ,,Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung® — Themen, die
im konziliaren ProzeB in vielen christlichen Kirchen besondere
Bedeutung gewonnen haben, sind Anliegen und Hoffnungen,
die Christen und Juden aufgrund der ihnen je eigenen Tradition
bewegen. Im Kampf fiir die wachsende Verwirklichung von
individuellen und sozialen Menschenrechten konnen sie Seite
an Seite stehen. In den letzten Jahren gibt es in Europa viele
Erfahrungen mit solchem gemeinsamen Engagement. Sie sind
ermutigende Zeichen dafiir, da3 Schuld und Verletzungen nicht
das letzte Wort behalten miissen, sondern dall — ohne die Ver-
gangenheit zu vergessen oder zu verdringen — behutsam ge-
meinsame Schritte getan werden koénnen.

SchluBwort

82



Die Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft erkennen
und beklagen angesichts der jahrhundertelangen Geschichte
christlicher Judenfeindschaft ihre Mitverantwortung und
Schuld gegeniiber dem Volk Israel. Die Kirchen erkennen ihre
falschen Auslegungen biblischer Aussagen und Traditionen; sie
bekennen vor Gott und Menschen ihre Schuld und bitten Gott
um Vergebung. Sie halten an der Hoffnung fest, da Gottes
Geist sie auf ihren neuen Wegen fiihrt und begleitet.

Die Kirchen der Leuenberger Kirchengemeinschaft bleiben
aufgerufen, je an ihrem Ort und in je ihrer besonderen Situation
das Gesprich mit Juden zu suchen, wo immer dies moglich ist.
Im gemeinsamen Horen auf die Heilige Schrift Israels, das
christliche Alte Testament, kann nach Wegen zum gegenseiti-
gen Verstehen gesucht werden.

Das Nebeneinander von Kirche und Israel wird in der G-
schichte nicht durch ein Miteinander abgelodst (Rom 11,25-32).
Das Zeugnis des Neuen Testaments lehrt, daf} es Grenzen des
theologischen Wissens und Redens gibt, die von Menschen
nicht iiberschritten werden konnen. Mit den Worten des Apos-
tels Paulus (R6m 11,33-36) bekennt die Kirche:

,,O welch eine Tiefe des Reichtums, beides, der Weis-
heit und der Erkenntnis Gottes!

Wie unbegreiflich sind seine Gerichte und unerforsch-
lich seine Wege!

Denn ‘wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist
sein Ratgeber gewesen?’

Oder ‘wer hat ihm etwas zuvor gegeben, dafl Gott es
ihm vergelten mii3te?’

Denn von ihm und durch ihn und zu ihm sind alle
Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit!

Amen.

83



Themen der wihrend der Lehrgespriche
gehaltenen Referate™

Die Israel-Dokumente der deutschen Kirchen seit 1945. Ergeb-
nisse und offene Fragen
Dr. Ralf Hoburg, 5.12.1996 (Basel)

Der jiidisch-christliche Dialog in Deutschland seit der rheini-
schen Synodalerkldrung von 1980
Prof. Dr. Heinrich Leipold, 5.12.1996 (Basel)

Entwicklung und Fragestellungen im Zusammenhang mit der
niederldndischen Studie: ,,Israel, Volk, Land und Staat*
Dr. Andreas Wohle, 6.12.1996 (Basel)

Die Bedeutung Israels im jiidisch-christlichen Dialog aus der
Sicht der Evang. Kirche im Rheinland
Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, 17.4.1997 (Preetz)

Exegetische Untersuchungen zum Israel-Begriff im Alten Tes-
tament
Prof. M. Prudky, Prag, 18.4.1997 (Preetz)

Die Israel-Sicht des Neuen Testaments**
Prof. Dr. Andreas Lindemann, 18.4.1997 (Preetz)

Volk Gottes und das jiidisch-christliche Verhéltnis
Prof. Dr. Simon Schoon, Niederlande, 18.4.1997 (Preetz)

Wodurch sehen sich Juden in ihrer Existenz und Identitét heute
infragegestellt?
Stanislav Krajewski, Warschau, 18.9.1997 (Warschau)

*  Die Referate liegen groBtenteils im Berliner Sekretariat schriftlich vor.

** Erschienen in: Wort und Dienst. Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule

Bethel Bd.25, 1999, S.167-192.

84



Schrift und Tradition im Judentum. Hermeneutische Grundsiit-

ze
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem, 19.9.1997 (Warschau)

Volk Gottes in geschichtlicher Pluralitit
Rabbiner Dr. Roland Gradwohl, Jerusalem, 19.9.1997 (War-
schau)

Kirche als Volk Gottes an der Seite Israels™*
Prof. Dr. Michael Weinrich, 20.9.1997 (Warschau)

Das Potential des Begriffes ,,Bund” fiir eine Neubestimmung
des Verhéltnisses zwischen Christen und Juden
Prof. Dr. Jiirgen Roloff, 26.3.1998 (Amsterdam)

*** Erschienen in: M. Weinrich, Kirche glauben. Evangelische Anndherungen

an eine okumenische Ekklesiologie, Wuppertal 1998, S.190-223.

85



Mitglieder der Lehrgesprichsgruppe
,,Kirche und Israel*

Delegierte

Pfarrerin Lydie Cejpovd, Bohmische Briider*

Pfarrer Jan Cieslar, Stellvertreter des Bischofs, Slezska cirkev
ev.a.v.

Pfarrer Dr. Ernst Michael Dorrfull (Vorsitzender), Ev. Landes-
kirche in Wiirttemberg*

Oberkirchenrat Dr. Helmut Edelmann, Vereinigte Ev-Luth.
Kirche Deutschlands

Prof. Daniele Garrone, Chiesa Evangelica Valdese
Dr. Marianne Grohmann, Ev. Kirche A B. in Osterreich

Prof. Dr. Eilert Herms, Vereinigte Ev.-Luth. Kirche Deutsch-
lands

Oberkirchenritin Cordelia Kopsch, Ev. Kirche in Hessen und
Nassau*

Pfarrer Dieter Krabbe, Reformierter Bund

Prof. Dr. Heinrich Leipold, Ev. Kirche von Kurhessen-
Waldeck

Prof. Dr. Andreas Lindemann, Ev -ref. Kirche, Deutschland*
Pfarrer Roman Lipinski, Ev -ref. Kirche in Polen

Oberkirchenrat Ernst Lippold, Evangelische Kirche in
Deutschland

Pfarrer Alain Massini, Eglises luth. et réf. de France

Hans Vium Mikkelsen, Evangelical Lutheran Church of Den-
mark*

Zbigniew Paszta, Ev - Augsburgische Kirche in Polen

86



Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, Ev. Kirche im Rheinland
Propst Jorgen Sontag, Nordelbische Ev -Luth. Kirche*

Rev. Henning Thomsen, Evangelical Lutheran Church of
Denmark

Rev. Dr. Hans Ucko, Exec. Sec., Office on Inter-religious Re-
lations / WCC

Prof. Dr. Michael Weinrich, Lippische Landeskirche

Pfarrer Dr. Gerard F. Willems, Vereinigde Protestantse Kerk in
Belgié

Pfarrer Dr. Andreas H. Wohle, Samen op Weg-Kerken, Nieder-
lande*

Stindige Beraterin

Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem

LKG-Sekretariat

Prisident Dr. Wilhelm Hiiffmeier (Leiter des Sekretariats)
Pfarrer Dr. Ralf Hoburg (Geschiftsfiihrer bis 1998)

Kirchenrat Priv.-Doz. Dr. Helmut Schwier (Geschéftsfiihrer)*

* Mitglieder der Redaktionsgruppe

87



88



Church and Israel

A Contribution from the Reformation Churches
in Europe to the Relationship between
Christians and Jews

The 5™ General Assembly of the Leuenberg Church Fellowship
resolved unanimously on 24 June 2001:

1. It thanks the Leuenberg Working Group “Church and
Israel” for its work and for submitting the results of its
doctrinal conversations.

It adopts the results of the doctrinal conversations.

3. It requests the churches to receive the results of the doc-
trinal conversations and to take them into account in Chris-
tian/Jewish dialogue and in their own work on the issue
“Church and Israel”.

89



Introduction

The 4™ General Assembly of the Leuenberg Church Fellow-
ship adopted the study “The Church of Jesus Christ. The Con-
tribution of the Reformation towards Ecumenical Dialogue on
Church Unity” in Vienna on 9 May 1994. At a central point in
this study, in which the Reformation churches in Europe for the
first time formulated a common understanding of the church,
the nature of the church is described as the community of those
who believe in Jesus Christ, from which the church derives its
description of itself as the ‘people of God’. Since the expres-
sion ‘people of God’ reflects the way in which the people of
Israel understands itself according to the Old Testament tradi-
tion, it is clear from the start that for the Church to describe
itself as the ‘people of God’ raises the question of the prox-
imity and the boundary between the Church and Israel.

Consequently, the Leuenberg Study on the Church states ex-
pressly, “The relationship of Jews and Christians, of Israel and
the church requires further doctrinal consultations among the
churches participating in the Leuenberg church fellowship. The
1994 General Assembly has therefore selected it as one of the
three new themes of doctrinal conversations.” (p.103, note 3)

The Executive Committee of the Leuenberg Church Fellow-
ship provided the doctrinal working group on ‘Church and
Israel’ which was then formed with project guidelines contain-
ing four basic elements.

1. “There is an inseparable connection between the election
of the church and that of Israel, between the ‘old’ and
‘new’ covenant.

2. Their relationship to Israel is for Christians and the Church
inseparably bound up with the foundation of their faith.

3. In their encounter with the witness of the lives of Jews,
Christians will discover both similarities and differences in
the life of Church and Synagogue.

4. Lively dialogue between Jews and Christians requires that
both sides affirm their testimony to the experienced truth
of their faith and attend to each other in an effort to reach
mutual understanding.”

90



According to these guidelines, the goal of the conversations
was “to develop a common understanding among the churches
of the Reformation on the theme ‘Church and Israel’”. It was to
be in line with the criteria stated in the Leuenberg Agreement
(38), namely to reflect the endeavour to make the “common
understanding of the Gospel ... relevant”, in this case “against
the background of the special challenges of Christian-Jewish
dialogue”. It was to be “open to dialogue between Christians
and Jews as the basis for the promotion of mutual trust” and
able to “prove its value in the proclamation, teaching and pas-
toral care of the churches”. And, finally, it was to “contribute
towards ecumenical dialogue”.

It is important to say something about the terms used in this
study document. The term Israel refers to the Jewish people
and to Judaism as a religious and ethnic entity, including some
possibly contradictory self-definitions in the diverse branches
of Judaism both in the past and in the present. When what is
meant is Israel in a political sense, the study refers expressly to
the State of Israel.

In accordance with the project guidelines mentioned above,
the doctrinal working group started from the particular contexts
in which Christian/Jewish dialogue is taking place in the vari-
ous Reformation churches in Europe at the present time.

Part I thus begins by making clear to what extent the signa-
tory churches to the Leuenberg Agreement are interested in a
dialogue with Israel, the questions on which a consensus can be
identified among them and where there are differences on indi-
vidual points (Part I, Sections 1 and 2). Since reflection on a
new definition of the relation between the Church and Israel is
not possible without a critical analysis of the biblical founda-
tion and of the contexts in the history of the churches, there is
then a description of the historical development of the relation-
ship between the Church and Israel (Part I, Sections 3 and 4).

Part II contains the necessary dogmatic reflection. Section 1
begins by discussing the theological attempts already made to
clarify the relation between the Church and Israel; then Section
2 spells out its own definition of this relationship in various
steps based on theological criteria. In Section 3 the insights

91



gained into the coexistence between the Church and Israel are
expressed more concretely.

The study leads up to some practical conclusions in Part I11.
Section 1 begins by indicating some specific fields of action by
the churches and spells out some tasks. This part concludes in
Section 2 with a statement about the responsibility Christians
and Jews share for the world. The concluding remarks express
the churches’ awareness of their guilt, with a request for for-
giveness and the hope that it will be possible to follow new
paths.

In order to compile this study, the delegates sent by more
than 20 European churches gathered for seven consultations
(Winter 1996 — Basle; Spring 1997 — Preetz; Autumn 1997 —
Warsaw; Spring 1998 — Amsterdam; Autumn 1998 — Dresden;
Spring 1999 — Prague; Autumn 1999 — Berlin). After a dis-
cernment procedure in the churches of the Leuenberg Fellow-
ship, the doctrinal conversation group met again in Rome in
November 2000 for its eighth and final consultation in order to
discuss over 30 reactions received and to incorporate their
concerns.

It was especially significant that Dr. Chana Safrai (Jerusa-
lem), professor for Jewish and Rabbinic Studies, was a regular
participant in the meetings; the conference in Warsaw was also
attended by Rabbi Dr. Roland Gradwohl (Jerusalem, now de-
ceased) and by Stanislav Krajewski (Warsaw).

The titles of all the addresses given at the consultations are
listed in chronological order in the Appendix.

92



Part1
Israel and the Church
1. Theological and historical presuppositions

1.1. There are several reasons for defining the relationship
between the Church and Israel. The Church is rooted in Israel.
Israel’s Holy Sriptures constitute one part of the Christian
Bible, the Old Testament. The Church is understood by faith as
the community of people who believe in God’s saving act in
Jesus Christ, namely the ‘body of Christ’; but the Church is
also understood as the people of God chosen in Christ. Thus
the Christian faith makes a statement about the Church which
is in tension with Israel’s understanding of itself as the people
of God. In the course of the history of the relation between the
Church and Israel, this tension has had various consequences;
periods of coexistence have been succeeded by periods of dis-
interest and often also of e nmity and hatred.

The churches look back on times of persecution of the Jews
and especially on the Shoah, which exceeded all previous per-
secution in its programmatic brutality and intensity. The
churches know that they failed in that situation; a number of
churches in the Leuenberg Fellowship have therefore confessed
their guilt towards Israel and their share of guilt in the Shoah in
different ways and given voice to their failure. The churches
failed because of indifference and fear, pride and weakness; but
they also failed, above all, as a consequence of wrong interpreta-
tions of texts from the Bible and the terrible theological errors to
which they led. Sometimes in Christianity there has been an idea
that the rejection and devaluation of Judaism, even to the extent
of overt anti-Semitism, could be considered an important as-
pect of how Christians understand themselves.

If, in view of this past, we are able to come to a new, theologi-
cally responsible clarification of the relation between the
Church and Israel, this will give the Church greater freedom
and also constitute a theological enrichment and a deeper n-
sight into its own nature.

93



1.2. The recommendations adopted by the General Assembly
of the Leuenberg Church Fellowship at Strasbourg in 1987 for
conducting the study “The Church of Jesus Christ” state, inter
alia, that it should take account of “the relationship of the Chris-
tian community to the Jewish people within the framework of
Reformation ecclesiology and from the perspective of our iden-
tity as a church”. The study presented in 1994 followed this
instruction by including statements on the relation between the
Church and Israel at several points.

1.2.1. The nature of the Church, its mission and its task were
described in the following way (p.88). It is “God’s people cho-
sen in Christ, gathered and nurtured by the Holy Spirit, on its
way through time towards its consummation in the Kingdom of
God. The church has its origin and lasting foundation in this
all-encompassing action of God.” The Church which faith thus
understands as “God’s people chosen in Christ” has its source
in Israel, historically regarded. But, despite the Christ event,
Israel has not changed its view of itself as the people chosen by
God’s action. God and his people Israel are linked by an indis-
soluble bond. This act of God’s election is expressed in the
divine covenant, especially as described in the biblical account
of the events on Sinai (Ex.19-24). The inseparable link be-
tween the election of the Church and the election of Israel as
the people of God has been described from a Christian perspec-
tive in the study on the Church as follows (p.102). “As his
people God has called Israel to faith (Is.7:9) and has shown it
through his guidance the way to life (Ex.20:1-17; Deut.30:15-
20) and has in this way made it the light of the nations
(Is.42:6). This promise to Israel has not been rendered invalid
by the Christ event because God’s faithfulness upholds it
(Rom.11:2,29).”

1.2.2. In Chapter I of the study on the church (“The Nature of
the Church as the Community of Saints”), Section 1.1. begins
by speaking about the “justifying action of the triune God”.
Under the heading “Election as the basis for the mission of the
church — the church as the people of God”, Section 3.1. deals in

94



greater detail with the conception of the Church in the light of
certain biblical statements. God has “chosen us in Christ before
the foundation of the world” (Eph. 1:3-6). Then, referring to
Ex. 19:5f, it states expressly that “this election of the Church is
inseparably connected with the election of Israel as the people
of God”. The study speaks about the “church as the people of
God (I Peter 2:9f.)” as the “community of believers called by
Christ from among Jews and Gentiles alike (Rom.9:24)”
(p-102). And then in this context it includes a note containing
the sentence quoted above in the introduction about the neces-
sity of doctrinal conversations on this issue.

1.2.3. Chapter II of the study on the church (“The Community
of Saints in Today’s Society”) begins in Section 3 (“The
churches in dialogue”) by speaking about the dialogue with
Judaism (3.1.) prior to the sub-section on “Dialogue with other
religions” (3.2.). One of the statements made there is (p.115),
“To be the church means for the churches of the Reformation
in biblically rooted priority to examine their relationship to
Judaism. Dialogue with Judaism is an indispensable necessity”.
Then, after recalling the painful history for the Jews of the rela-
tionships between the Church and Israel, it goes on to state, “A
thorough analysis of the painful and burdening history of the
relationship of Jews and Christians has become a central task
for all churches. Where the gospel of the grace of God in Jesus
Christ is abused to justify the ‘reprobation’ of Israel or indif-
ference towards the fate of the Jewish people the gospel itself
is called into question as the foundation of the existence of the
church. The relationship with Israel is therefore for Christians
and for the churches an indispensable part of the foundation of
their faith.” Before going on to speak concretely about dia-
logue, the study then observes, “The existence of Judaism is for
the church a sign of God’s faithfulness to his promises on
which the church itself also depends in view of its manifold
failures, especially in its relationship to the Jews.”

1.2.4. The Church Study makes a quite deliberate distinction
between dialogue with Judaism and dialogue with other relig-

95



ions. On “dialogue with other religions” it states that faith must
“criticize all worship of alien gods and all institution of alien
ideologies”, also within the church itself. However, faith in the
God who is active in Jesus Christ makes it possible, “in spite of
the critique of religion, to perceive the objective and meaning
in the rituals and imagery of other religions, even to discern
aspects of truth in their worship and understanding of the Di-
vine”, although “syncretistic harmonizations” in the sense of “a
new super-religion” are always excluded for the Christian faith
(p-118). Precise theological reflection on the fundamental dif-
ference between the dialogue with Judaism and the dialogue
with “other religions” or with “other world-views” (3.3.) is
lacking from the study on the church. This study on “Church
and Israel” has therefore been undertaken because the relation
between the church and Israel belongs to ecclesiology and is
thus an immediate aspect of the identity of the church; the
question of the relation to other religions must be examined at
some other point.

1.3. When Christians speak of the continuing election of k-
rael, this includes recognising the Jewish people as the people
of God. On the other hand, however, one cannot take for
granted that the Church can describe itself as the ‘people of
God’. Even when the emphasis on the continuing election of
Israel is maintained, the Jews can still feel it presumptuous of
the Church to understand and describe itself as the ‘people of
God’. In any case, if the Church sees itself as ‘people of God’,
it cannot ignore its special relationship to and link with Juda-
ism.

The inter-relationship between the Church and Israel, which is
based on the way each understands itself as ‘people of God’, is
not a marginal question for the Church or for Christian theol-
ogy. On the contrary, it concerns a central element of Reforma-
tion ecclesiology which is derived from the action of God. The
foundation of the Church’s faith makes it dependent on Israel
and therefore its relation to Israel is “an indispensable part of
the foundation of [its] faith” (The Church of Jesus Christ,
p-115). That is an insight which belongs to the Christian faith.

96



But a Christian theological statement on Israel as the people of
God must respect the fact that Israel describes itself as the
‘people of God’ in its own way. However, these two statements
about Israel do not necessarily have to agree with one another.

1.4. The life of Judaism today is still marked by the Shoah,
even after more than fifty years. The Shoah constitutes a last-
ing challenge to the churches and their theology. It is a task for
all the churches in Europe, including those whose members did
not participate in the Shoah. The Shoah continues to demand
permanent theological self-examination and renewal; it com-
pels us to investigate the causes of the hatred of Jews which
repeatedly breaks out anew and of the anti-Semitism which is
still found even today. This self-examination must demonstrate
willingness and readiness for penitence and conversion.

2. Encounters between the Church and Israel
in the Reformation churches of Europe

2.1. There is an immediate connection between the responsi-
bility and guilt ensuing from history and the theological neces-
sity residing in the nature of the Church for an appropriate
definition of the relation between the Church and Israel. Both
aspects must be taken into account, each in their own way. The
following considerations are intended to provide a forum for
further reflection and for future conversations at the level of the
Leuenberg Fellowship. To this end, it is necessary to become
aware of the discussions in which the individual churches have
been involved to varying degrees of intensity and to start a
dialogue within the Reformation churches themselves.

2.2. The General Assembly of the Leuenberg Church Fellow-
ship meeting in 1994 in Vienna appealed to the Reformation
churches in Europe to consider the results of theological reflec-
tion on the relationship between the Church and Israel obtained
by individual churches, and themselves to seek, promote and
intensify the dialogue with Israel. This also implies the chal-

97



lenge to go beyond what has been achieved so far and find a
definition of the relation between the Church and Israel which
can be jointly supported in common responsibility by all the
Reformation churches.

2.3. In the past, reflection on their own encounter with Israel
has taken very different forms in the Reformation churches of
Europe. In the context of Jewish/Christian dialogue one can
observe a wide range of experiences, developments and ten-
dencies. In many European churches, it was only after 1945
that an encounter between Christians and Jews took place on an
official level. This was associated with reflection on the causes
of Christian alienation from Judaism and even of hostility to
the Jews, and also with theological reflection on how individ-
ual churches understood themselves over against Israel.

The following paragraphs reflect the reports provided by the
churches which responded to our inquiry on this point. The
approaches of the individual churches in their own historical
contexts show how they describe the encounter between the
church and Israel. This brief review attempts to shed light on
different emphases and characteristic developments.

2.3.1. In Poland in the 20’s and 30’s of the 20" century there
was a “Barbican” Mission which aimed to convert Jews to
Christianity. After World War II it took the Polish Reformed
Church several years to deal with the memories of the occupa-
tion period — the period when the parish house and church in
Warsaw were surrounded on all sides by the Jewish ghetto. In
addition to efforts to rebuild the church, there were endeavours
to establish contact with Judaism in a new way. The magazine
“Jednota” (Unity) discussed the question whether a religious
dialogue between Christians and practising Jews was possible.
In 1995 the synod of the Evangelical Reformed Church in
Poland adopted a statement on the anniversary of the liberation
of the concentration camp at Auschwitz.

2.3.2. In the constitution of Norway Jews were excluded from
the realm from 1814 to 1851 (with no right of residence), but

98



thereafter they became a lively minority although not always
accepted. Interest in the Jews and solidarity with them and the
state of Israel have become very strong in the Church of Nor-
way, especially since World War II and the German occupation
of Norway. In 1942, although late, the church voiced the first
public criticism of the deportation of the Norwegian Jews.
Solidarity with the Jews also developed as a result of encounter
with Jews through the mission to the Jews. The Jewish congre-
gations in Norway today are small but play a part in the public
debates on culture and religion. The Church of Norway has had
a permanent dialogue commission with the Jewish congrega-
tions in Norway since 1996.

2.3.3. In Denmark the attitude of the church authorities to the
Jews was consistently anti-Jewish from the establishment of
the first synagogues (end of 17" century) until the 19" century.
However, the government was more tolerant; in 1814 the Jews
were granted equal civil rights, 35 years before general reli-
gious liberty was introduced. When the German occupying
power wanted to arrest and deport the Jews in 1943, a pastoral
letter was read in services referring to the Bible and to con-
science and expressly condemning the persecution of the Jews.
With the support of the population about 94% of the 8000
Danish Jews escaped to Sweden. After World War II the rela-
tionship between church and synagogue was always harmoni-
ous although there was no closer contact. Up to the present the
chief rabbis have provided information about Judaism through
personal contacts and numerous lectures in church congrega-
tions. However, there is no official forum for conversations
between the established church and the congregations of the
Jewish faith.

2.3.4. In the churches in the Netherlands, where, following the
Synod of Dordt in the 17th century, close direct contacts with
Rabbis were already a reality, an autonomous conception of the
relation between Christians and Jews evolved. A special inter-
est in the Old Testament and the practice of singing the psalms
at Sunday worship had prepared the ground for an interest in

99



the meaning of Israel to develop, and this was clearly -
pressed by certain theologians at the end of the 19" century. In
the forties of the 20™ century, there was a struggle over the
subject of “Judaism as a question/challenge to the Church” and
of “Edda and Torah” which soon became a burning issue. The-
re was a growing conviction that the relation between the
Church and Israel differed from the Christian relationship to
other religions and, in particular, that one could not speak
about Israel’s being “disinherited”. The significance of theo-
logical reflection on the relationship to Israel in the present was
underlined by the study ‘Israel, People, Land and State’ of the
‘Hervormde’ synod of 1973. In 1995 further reflection under
the same heading was forwarded to the congregations as an
interim report.

2.3.5. In [taly the relations between Jews and Protestants are
marked by the fact that Jews and Waldensians were for centu-
ries the two religious minorities that suffered discrimination
and persecution but were never wiped out or assimilated; in
1848 both were emancipated (“parallel fates”). In the 19" cen-
tury there was widespread philo-Semitism among Italian Prot-
estants, marked by a literal interpretation of certain biblical
promises about the end of the diaspora and Israel’s returning to
the Promised Land; not least for this reason, the Italian Protes-
tants were impervious to anti-Semitism and provided assistance
to persecuted Jews, even though their general assemblies and
church authorities never officially condemned the racial legis-
lation. Direct contacts between Protestants and Jews came
about mainly after World War II, both in the framework of
their common interest in the defence and protection of the
rights of minorities and in a pluralist society, and also in the
context of dialogue between Jews and Christians.

2.3.6. Protestantism in France, which had lived with the his-
torical experience of persecution and exile and had been nouri-
shed by concentrated reading of the Bible and especially of the
Old Testament, always felt close to Judaism. In 1942, the Re-
formed Church, under the influence of Karl Barth’s theological

100



thinking, took a stand against the racial legislation of the Vichy
government; the Protestant population often expressed solidar-
ity with the Jews. After the war, the Protestant Federation in
France established a commission with the task of examining
and reflecting on the relationship with Judaism; however, none
of the French churches has officially taken up the question of
how Christians may have shared responsibility for the Shoah.
The Reformed Church in Alsace-Lorraine gave a general intro-
duction to the question under the heading “The Jewish roots of
the Christian faith” at its synod of 1990 in Saint-Louis.

2.3.7. In Switzerland a bitter theological disagreement arose in
1941 in the context of the “Agency to assist the Confessing
Church in Germany” over the understanding of John 4:22
(“Salvation comes from the Jews”). One group understood the
sentence as a statement about the past: “Salvation came ...” to
the church from the Jews who have now been rejected; another
group read the statement “Salvation comes from the Jews” to
mean that the church thus has a permanent connection with the
people of Israel. A representative gathering of the church fi-
nally declared in credal form: “Since scripture says, ‘Salvation
comes from the Jews’ (John 4:22), anti-Semitism cannot be
reconciled with membership of the Christian church.”

2.3.8. In the Church of the Czech Brethren in the Czech Re-
public, aprocess of careful reflection and effort has been under
way for a long time to obtain theological clarification and a
practical improvement of the relationship with the Jews. The
Czech Brethren are thus associated with the efforts of the other
Reformation churches. Here, they have been able to pursue an
intention which is recognisable in the work of the Czech Bible
translators and exegetes during the Reformation period as well
as in the present.

2.3.9. As a consequence of the extermination of Jews organ-
ised by Germans during the period of the National Socialist
regime, the Protestant churches in Germany feel they have a
special duty to Israel. A pointer to the future came from the

101



synod of the Evangelical Church in Germany (EKD) meeting
in Berlin-Weissensee in 1950. For the first time, it referred to
the share of guilt which the Evangelical Church had brought
upon itself in relation to the Jews under the Nazi regime, stated
that the church had done wrong “by silence and omission”, and
confessed its belief “that God’s promise for his chosen people
Israel has remained in force, even after the crucifixion of Jesus
Christ”. Ever since the Kirchentag in Berlin in 1961, conversa-
tions with Jews have continued to take place at every Kirchen-
tag. It is not least to such conversations that the three studies
“Christians and Jews” of 1975, 1991 and 2000 are indebted.
The study “Christians and Jews II”” notes a “basic consensus”
which has meanwhile been reached and comprises the “rejec-
tion of anti-Semitism” and the “admission of a Christian share
of responsibility and guilt for the holocaust”; emphasis is given
to “the inseparable bond between the Christian faith and Juda-
ism” and to “the lasting election of Israel”, and there is refer-
ence to the “importance of the state of Israel”.

In the individual regional churches in Germany, the results of
theological reflection and of dialogue with Israel have been
received and implemented in different ways; special mention
must be made here of the resolution adopted by the synod of
the Evangelical Church in the Rhineland in 1980. Since then,
many regional churches have adopted statements on the rela-
tionship between Christians and Jews. In some cases, the deci-
sion was made to include a reference to the lasting election of
Israel in church constitutions. Some German regional churches
have voiced a clear repudiation of any kind of mission to the
Jews.

2.3.10. In 1998, the General Synod of the Evangelical Church
in Austria adopted a detailed declaration with the title “Zeit zur
Umkehr” (Time for conversion). It states that the churches
shared responsibility for the Shoah and that they are aware of
their duty “to resist any form of social or individual anti-
Semitism”. In this connection, it says, “Since out of pure grace
God’s covenant with his people Israel continues until the end

102



of time, mission among the Jews has no theological justifica-
tion and should be rejected as a church programme.”

2.3.11. The Church of Scotland has pointed out that it has not
experienced occupation as a consequence of war or totalitarian
domination nor has it been confronted with the extremes of
anti-Semitism. In Scotland very small Jewish congregations
exist in a few parts of the country. In general, relations between
the Church of Scotland and its Jewish neighbours are good.

2.4. The churches give differing answers to the question of a
theological interpretation of the state of Israel. In some of the
statements, the establishment of this state in 1948 is seen ex-
pressly as a historical sign of God’s faithfulness to his people;
other statements say nothing theological about the state of
Israel. There is a far reaching consensus that a careful distinc-
tion must be made between the biblical promises of the land to
Israel and the secular state of Israel. In the Austrian statement
of 1998 to which we have referred, the hope is expressed that
“this state will establish lasting peace with its neighbours —
especially the Palestinian people — in mutual respect for the
right to a homeland, so that Jews, Christians and Muslims can
live together in peace”.

2.5. The question of the significance of Jews who confess
Jesus Christ, especially those who, as Christians, still feel
committed to their Jewish background and tradition, has rarely
been raised. This is also linked with a recognition of the danger
of setting at risk the trust that has developed in encounters
between Jews and Christians. Many of the theological state-
ments on the relation between the Church and Israel see the
Christian Church implicitly or explicitly as the “Church of the
nations” without giving any further thought to people of Jewish
descent. On the other hand, the synod of the Evangelical
Church in Germany stated in November 2000, “The New Tes-
tament witnesses to a church of Jewish and Gentile Christians.
We see our Christian brothers and sisters of Jewish descent as

103



witnesses to our indissoluble link with God’s people, Israel,
and its continuing election.”

The question whether and in what way witness to God’s recon-
ciliation with the world brought about by Christ also relates to
Israel, is frequently not mentioned. It is precisely this question
which disturbs Jews and endangers the dialogue; hence many
church statements avoid referring to this issue; others underline
that witness to Christ is intended for the whole world.

2.6. The history of the Reformation churches has often been
closely linked in Europe with the history of the individual
nation states. The historical responsibility of the churches and
of individual Christians has been understood here in different
ways. In some countries the churches were so closely related to
the state that they supported a state policy directed against the
Jews, or at least refrained from any criticism of it. There have
also been churches that were sometimes oppressed and perse-
cuted as religious minorities like the Jewish community, but
without developing a positive interpretation of Judaism or
showing any active solidarity with the Jews.

Both points must be made. Germany and Christians in Ger-
many have a special responsibility because of the National
Socialist period; but all the churches share in the special history
of European guilt towards Israel, wherever they failed clearly
to oppose anti-Semitism or even, on the contrary, directly or
indirectly encouraged it.

3. Israel and the Church in the context
of the biblical heritage

3.1. The need to reflect on the relationship between the Church
and Israel is a consequence of the very beginnings of Christian-
ity. The biblical texts referring to these beginnings do not only
speak of the historical origin of the Church and thus of the
historical relation with Israel; they also form the starting point
and critical point of reference (fons et iudex) for all theological
reflection.

104



3.2. Israel’s Holy Scriptures, the Tenak (Torah, prophets and
‘writings’), witness to the story of God, the Creator, who chose
his people Israel and led it through history. This history begins
with the election of the fathers and mothers. The Holy Scrip-
tures give an account of the liberating exodus of the people
from Egypt and of how God gave them the Torah on Sinai, of
the gift of the land and the development of the state. The his-
tory to which these Scriptures witness continues through the
Babylonian exile and the return to the land with the construc-
tion of the second temple. One aspect of this history is that a
major part of the people lives in the diaspora. The preaching of
the prophets in the context of this history of God with Israel
reflects experiences of salvation and judgment, experiences of
hope and delivery. At the same time, the texts of the Bible
point to the breadth of human life in the world, the experience
of life and death.

3.3. According to the witness of the New Testament, one part
of this history of God with his people Israel is the life and work
of Jesus of Nazareth. Jesus proclaimed the nearness of the
coming sovereignty of God. Jesus was and remained a Jew. His
concern was that the will of God be implemented directly; in
this sense, he belonged to the tradition of the biblical prophets.
Simultaneously, he claimed to reveal the true intention of the
Torah; in this way he represented the tradition of the doctors of
the law and wisdom teachers. But, in particular situations, he
also claimed to be able to question certain views of the reli-
gious tradition and specific statements in the contemporary
interpretation of the Torah in the framework of the coming rule
of God. Thus Jesus provoked a conflict with the religious and
political authorities of his time. Tradition implies this, for ex-
ample, when referring to how Jesus dealt with the Sabbath
commandment (Mk. 2:23-28), his criticism of the distinction
between ‘pure and impure’ (Mk. 7:1-23), his rejection of the
practice of divorce (Mk. 10:2-12) and above all his proclama-
tion that God’s sovereign rule was near (Lk. 6:20; 10:9). Jesus’
death on the cross, however much it may have involved misun-

105



derstanding and human error, was a consequence of his preach-
ing and his life.

3.4. Jesus’ death did not mean the end of him; the Christian
faith confesses and witnesses that the crucified Jesus did not
remain in death but God raised him from the dead. The circle
of those who had followed Jesus as his disciples in Galilee and
Jerusalem soon gave voice to the confession: Jesus is risen
from the dead (Lk. 24:34). They proclaimed their faith: God
has raised Jesus from the dead (Rom. 10:9) and has thus af-
firmed the way of the crucified one; that was the evidence that
the earthly Jesus had an incomparable authority. The risen
Jesus was believed in biblical, Jewish titles of power to be the
Lord, the Messiah, the Christ. Using biblical “Old Testament”
categories, his dying was understood as a vicarious death for
the sins of humankind (Rom. 3:25), as a death “according to
the scriptures”, as stated in the confession of faith quoted by
Paul in I Cor. 15:3b. Those who believed in the raising of Jesus
took this message to their own people, Israel.

3.4.1. The first “Christians” were Jews; they were convinced
that the same God, who had created heaven and earth and had
led Israel through history, had now acted in and through Jesus
Christ. They expected the risen One to come again soon from
heaven. In that connection, they also expected the final judge-
ment and the beginning of the new creation. They thus under-
stood the raising of Jesus as an eschatological event. Believing
in Jesus’ resurrection and relying on the experience which they
had had of the presence of God’s spirit (Acts 2), they felt justi-
fied in following new ways. This was especially evident in the
group around Stephan, which maintained a certain critical
distance from the religious tradition connected with the Torah
and the temple in Jerusalem (Acts 6-7).

3.4.2. The Jews who believed God had raised Jesus naturally
saw themselves as part of the people of Israel. But at the same
time, like, for example, the Jewish community living at that
time at Qumran by the Dead Sea, they also felt they were a

106



special community within Israel. What God had done for the
crucified Jesus was, in their view, the goal of God’s history.
That was a statement of faith which constituted a challenge to
the way the Jewish majority understood itself.

3.4.3. The Jews who believed in the raising of Jesus saw them-
selves in a special way as “community, church”, as ‘ekklesia’
(Acts 8:3).

34.3.1. The word ‘ekklesia’ can refer to the individual con-
gregation or to the church as a whole and be translated that
way. In the Greek translation of the Hebrew bible, ‘ekklesia’
refers to the religious community of Israel. In everyday Greek
the word was used for the political assembly of the commune;
in order to distinguish this from its particular understanding of
itself, the church adopted Old Testament language and empha-
sized that it was “God’s community” (Gal. 1:13 and very often;
it is only in Rom. 16:16 that Paul speaks of the “churches of
Christ’). By emphasizing the connection with God, the church
made clear that it was not the product of its own decision but
owed its existence to its divine calling.

3.4.3.2. The image frequently used in classical times of the
community as a “body” was applied by Paul to the Christian
congregation (I Cor. 12; cf. Rom. 12:4-8). At one point he even
describes the Christian community of the body, in which all the
members perform different functions but enjoy the same rights,
as the “body of Christ” (I Cor. 12:27). The study “The Church
of Jesus Christ” states in this connection (p.90), “The biblical
image of the body expresses how the church lives and in what
it has its continued existence. The church is the community of
persons whose unity among themselves is based on their unity
with Christ (I Cor. 12:12f). The community of the members
draws its life from the fact that they all equally contribute to
the building of the church in accordance with the diversity of
their God-given talents (I Cor. 12:12-31; Rom. 12:4-8).” Talk-
ing about the body of Christ indicates that the congregation is
to be understood as the community in which the risen and ex-

107



alted Christ is present as the Lord who determines the way in
which the believers live. In the letters to the Colossians and the
Ephesians, this image is further developed to describe the
church as the body and Christ as the head of this body.

3.5. The fact that the Jews who believed in Christ saw them-
selves as the ‘church of God’ did not separate them from the
people of Israel. The believers in Christ were and remained
Jews. They lived in the expectation that the other Jews would
also become convinced of the truth of confessing Christ. This
caused conflicts between the Jews who believed God had rai-
sed the Crucified One and other Jews who ignored or rejected
this message. The latter, who certainly formed the vast majori-
ty, tried in various ways to silence the believers in Christ. Paul
says of himself that, as a Pharisee, he tried to put a violent end
to the Jesus movement, “to destroy the church” (Gal. 1:13-14;
cf. I Cor. 15:9). Being converted from this practice of persecu-
tion also signified for Paul that he was called to proclaim the
gospel.

3.6. The Jews who believed in Esus’ resurrection came to
recognise that the message of Christ was to be preached not
only within the people of Israel but also beyond it to the na-
tions, the “Gentiles”. The account of the conversion and bap-
tism of the centurion Cornelius by the Apostle Peter (Acts 10)
describes vividly how the traditional distinction between ‘pure’
and ‘impure’, and thus also the distinction between Jews and
Gentiles, lost their central importance in the context of mission.
The Apostle Paul, called by God to be the preacher of the gos-
pel of Christ to the Gentiles (Gal. 1:15-16), bases his right to
mission to the Gentiles not only on his special missionary
commission (Gal. 1:15-17) but also on the statement that the
One God is not only the God of the Jews but also the God of
the Gentiles (Rom. 3:29; cf. Rom. 15:8-11). That is how the far
from undisputed decision came to be taken that believers in
Christ who came from the nations did not need to become
Jews, and thus did not have to follow the special requirements
of the Torah which determined the identity of the people of

108



Israel, especially circumcision, in order to be able to belong to
the ‘church of God’. But at the same time it is repeatedly em-
phasized especially in Acts, that Paul in his missionary preach-
ing first addressed the people in the synagogues. The church
became a community in which members of the people of Israel
and people from the nations should be and were able to live
together. They were united by the faith that God had been at
work in Jesus of Nazareth and hat God was active in Jesus
Christ at present. Thus baptism made it a reality that “Jews and
Greeks, slaves and free men, men and women” formed a unity
in Christ (Gal. 3:28).

3.7. In the last third of the 1% century of the Christian era, at
the latest those from the nations who believed in Christ (“Gen-
tile Christians”) outnumbered the believers in Christ from the
people of Israel; it became increasingly difficult for the “Jew-
ish Christians” who still followed the Torah to maintain and
practise their Jewish identity, including obedience to the com-
mands of the Torah. A process started in the course of which
the Jewish Christians committed to the Torah became more and
more marginal in the church. The point which Paul in particu-
lar had stressed, that the church was always made up of both
Jews and Gentiles, tended to be forgotten. At the same time,
the majority in the church no longer saw themselves in continu-
ity with the biblical or the contemporary Israel; they began to
view themselves more as the replacement of Israel. Even in the
letter to the Hebrews there is the idea that the “First Covenant”
with Israel should be seen as something by the Christ event
(Heb. 8:6-13). In Matthew’s Gospel the historical event of the
destruction of Jerusalem and its temple by the Romans in 70
A.D., is interpreted as God's punishment for the disobedience
of the Jews (cf. Matt. 21:43; 22:7).

3.8. Simultaneously, a clear distinction was evolving between
Jews and Christians in their use of the Hebrew Scriptures. The
Christian church which existed predominantly outside Judaea
and Galilee, especially after the first Jewish/Roman war (66-
70/73 A.D.), stuck to the wording and scope of the Greek ver-

109



sion of the biblical texts (“Septuagint”) used in the Jewish
diaspora. On the other hand, Rabbinic Judaism, which was
becoming normative, opted to recognise as binding only the
biblical writings preserved in Hebrew and Aramaic, from
which new Greek translations were then made.

3.8.1. Accordingly, books such as Ecclesiasticus or the Wis-
dom of Solomon and historical works like the books of the
Maccabees were recognised by the Christian church as part of
the Bible but not by Judaism. In addition, Rabbinic Judaism
further developed the conception of the “oral Torah” entrusted
to Moses on Sinai together with the written Torah.

3.8.2. The Latin translation of the bible, the Vulgate, included
further writings in addition to the Septuagint; so the difference
became greater, although the translator of the Vulgate, Jerome,
did not base himself on the Greek but, wherever possible, on
the Hebrew versions of the scriptures.

3.8.3. Martin Luther in his translation of the Bible adopted the
humanist principle that one should go back “to the sources” (ad
fontes) and took the original Hebrew text of the Old Testament
as his basis; he therefore considered the writings that had only
been handed down in Greek to be “Apocrypha” and of lesser
value, although he kept them in all the editions of the Bible.
This then meant the unity of the biblical canon no longer ex-
isted on the Christian side, because the Roman Catholic Church
stuck to the Vulgate.

As in the case of the New Testament, where Luther departed
from tradition and moved three letters (the letter to the He-
brews, and the letters of James and Jude) for theological rea-
sons to the end before the Revelation of John, he also had theo-
logical reasons for choosing an order for the books of the Old
Testament which differed from the Hebrew Bible. Thus the Old
Testament in Luther’s version closes with the books of the
twelve prophets, and hence the eschatological promises of the
book of Malachi (Mal. 3:23f): “Behold, I will send you Elijah
the prophet before the great and terrible day of the LORD

110



comes. And he will turn the hearts of the fathers to their chil-
dren and the hearts of the children to their fathers, lest I come
and smite the land with a curse.” The clear theological conse-
quence is that the beginning of the New Testament, with Jesus’
genealogy in the first chapter of the Gospel of Matthew and the
tradition of understanding John the Baptist to be Elijah, follows
straight on from these prophetic promises. By contrast, the
collection of Israel’s Holy Scriptures ends, also with a clear
theological intent, with the Books of the Chronicles which
belong to the ‘writings’ and conclude with the edict of the
Persian king, Cyrus, which made it possible for the Israelites to
return from captivity in Babylon to Jerusalem and to rebuild
the temple (I Chron. 36:23): “To every man of his people now
among you I say, the LORD his God be with him, and let him

goup.”

4. The historical development of the dividing line
between the Church and Israel

4.1. The Jews who believed in Jesus’ resurrection, as well as
those from the nations who believed in Christ, initially saw
themselves as fully part of the history of the biblical people of
God, Israel. Therefore it was also natural for them to use the
Holy Scriptures recognised by the people of Israel as authentic
witness to God. They read these scriptures, like other Jewish
groups of that time, as applying to their own group and their
own faith. The scriptures helped them to understand the experi-
ence of Easter. As believers, they saw how the statements of
these writings pointed to Christ; and they saw themselves as
being in continuity with the history of God with his people to
which these writings witnessed.

Hence, the biblical expression ‘people of God’, that was char-
acteristic of how Israel understood itself, was also understood
as applying to the community of those who believed n the
raising of Jesus; a corresponding direct use of this formulation
is found at two places in the New Testament (I Peter 2:9-10;
Titus 2:14; cf. Rom. 9:25). But at the same time this implied

111



that the early Christian church was beginning to see itself as
the only true people of God. Nevertheless, the other members
of the people of Israel were still invited to believe that God had
raised Jesus from the dead, because this faith was understood
as continuing participation in a history that was unbroken,
though believed to have been renewed by God’s action.

4.2. Nevertheless, the history of the relation between the
Church and the people of Israel very soon became a history of
separation. Some statements in the Gospel of John lead us to
suspect that Jews who confessed Jesus were excluded from the
synagogue (John 9:22; 16:2). But soon this line was drawn on
the side of the church too, to the point of contempt and finally
even of open hostility and hatred, even though in the first three
centuries this did not yet entail a physical threat to the Jews.
Initial signs of this development can already be found in the
anti-Jewish statements of a number of New Testament writings
(cf. I Thess. 2:14-16; Matt. 21:33-44; 27:25; John 8:44f.). Here
it should be recalled that people like the Apostle Paul and the
Evangelists Matthew and John were Jews themselves. With
their polemical delimitations from the Jews who did not be-
lieve in Christ, they claimed their own continuity in the Jewish
tradition and tried to deny this continuity to the other Jews; in
this sense this was initially an internal Jewish conflict. In fact,
it can even be described as historically amazing that anti-
Jewish polemics are found to such a limited extent in the New
Testament. An extremely polemic document, like the “Letter
of Barnabas” written in the 2'd century, which has actually
been ascribed to one of Paul’s companions, was not included in
the New Testament by the church.

4.3. During the first three centuries, Rabbinic Judaism paid
little attention © the church and Christianity, whereas on the
Christian side, alongside attempts to woo the Jews, there were
also extremely sharp polemics against them. On the one hand,
numerous Christian writings “against the Jews” were compiled;
but, on the other, the church to a large extent lost interest in

112



even taking note of contemporary Judaism as an entity which
existed historically and was of theological significance.

4.3.1. When, in the course of the 4t century, the state persecu-
tion of Christians in the Roman Empire came to an end and
Christianity was first recognised and then became the state
religion from 381 A.D. onwards, the political interests of the
Roman emperors combined with the theological judgments of
the church to form a generally unholy alliance against the Jews.
In the Roman collection of laws, the Codex Theodosianus, of
the year 438, special legal requirements for the Jews were laid
down for the first time. Their civil rights were restricted and
they were excluded from holding public office. However,
unlike the “Gentiles” and the Christian heretics, the Jews re-
tained the right to reside in the Roman Empire.

4.3.2. In the following centuries in Europe there were also
longer periods of predominantly peaceful coexistence between
Christians and Jews. European rulers provided protection for
Jews, not least in their own political and economic interest,
granted them the freedom to engage in trade and commerce,
access to service at court and civil rights. Many Jewish congre-
gations were formed. In Mainz, Troyes and Worms the Talmu-
dic schools became centres of Jewish culture and learning. The
first crusade in 1096 formed a profound caesura; in its course
Jews were murdered and synagogues destroyed on a scale
never known before. At the same time, more emphasis was
given to theological views according to which the Jews existed
to enable the Christian church to see the meaning of judgment
and reprobation. The idea was that it was right on the one hand
to humiliate the Jews legally, but to protect their life on the
other, so that their wretched existence would demonstrate
clearly to the Christians how drastic the consequences of rejec-
tion by God really were.

4.3.3. During the period of the crusades, the physical existence

of Jews in Europe was increasingly at risk. The legal limitations
— exclusion from professions, ghettoisation, prohibition from

113



land tenure, discriminatory clothing regulations — became more
and more drastic. The aggressiveness of accusations with a
religious motivation increased; Jews were accused of ritual
murder and of desecrating the Host. During the Inquisition
there were mass executions of forcibly baptised Jews who had
continued to practise their customs.

In the late Middle Ages the Jews were expelled from most of
the countries and cities of Western and Central Europe. The
background to this was economic interests, especially the
growing strength of the guilds, and religious hatred, particu-
larly stirred up by the preachers of the mendicant orders.

4.3.4. In general, there was a marked ambivalence in the rela-
tion between Christians and Jews in the Middle Ages. Phases
of toleration and coexistence contrasted with others of enmity,
exclusion and persecution. It would, however, be wrong to see
the whole of the Christian Middle Ages as an epoch exclu-
sively marked by religious or even “theological” anti-
Semitism. The struggle of the official church against the Jews
corresponded in part to the struggle against the internal Chris-
tian “heretical movements” as well; and there were popes and
theological teachers who looked on Judaism with interest and
even attempted to have some kind of dialogue. But this did not
lead to a theologically considered, positive understanding of
Judaism.

44. The attitude of the Reformers to Judaism reflects the range
of different options that already existed in ecclesiastical and
social practice at the end of the Middle Ages.

4.4.1. Martin Luther’s sermons and writings contain repeated
expressions of the anti-Semitism of his time. He did deal in a
relatively open way with the Jews in the document he wrote in
1523, “That Jesus Christ was born a Jew”. Since he considered
the papal church totally unsuited to transmitting the Christian
faith to Jews, he was filled with hope that they would now be
won over to the Gospel which had come to light by virtue of
the Reformation. During the initial phase of the Reformation,

114



there were even some beginnings of a Jewish/Christian dia-
logue among Luther’s followers, combined with a mainly liter-
ary endeavour of mission to the Jews. There were a few iso-
lated incidents of Jews being converted to Reformation Christi-
anity. At the same time, the strong reference to the Bible in
Luther’s theology contributed to his being described by his
opponents as being very close to Judaism; he was called “father
of the Jews”.

When it became clear to Luther, however, that his hopes for a
widespread “conversion” of Jews to Christ were vain, when
chiliastic and anti-trinitarian trends developed and tendencies
arose to celebrate the Sabbath instead of Sunday, Luther be-
came afraid of the “wrong way” of a “new Judaism” and
changed his attitude. Whereas he had been prepared at the
beginning to be patient with the Jews with a view to their pos-
sible conversion, he now saw them as a social, political and
religious danger (usury, Turkish espionage, proselytism) and
advised against tolerating them any longer. In his first anti-
Jewish writing “Against the Sabbath followers” (1538), he
protested about the supposed blindness, lies and blasphemy of
the Jews. The document he wrote in 1543, “About the Jews and
their lies”, then demonstrated radical anti-Semitism with an
apocalyptic bias. He called for synagogues and schools to be
set on fire as “places of blasphemy”, for Jewish houses to be
destroyed, their books to be burned and the Rabbis to be pro-
hibited from teaching; in addition, their free conduct on the
streets should be abolished, usury prohibited and the Jews’
gold and silver be taken away. By this time Luther dismissed
the idea of mission to the Jews as a lost cause.

4.4.1.1. Some of the Reformation theologians found Luther’s
attitude unacceptable. In a letter to the Jewish scholar Elias
Levita the Nuremberg Reformer Andreas Osiander rejected
Luther’s polemics as inappropriate. Heinrich Bullinger,
Zwingli’s successor in Zurich, felt that the inquisitorial enthu-
siasm of the Middle Ages had welled up again in Luther’s
writings on the Jews. At the same time he used anti-Jewish
vocabulary and warned against admitting Jews to Switzerland.

115



4.4.2. John Calvin also described Jews as braggarts, liars and
falsifiers of the Scriptures and called them avaricious. Since he
worked mainly in areas in which very few Jews had been resi-
dent for many decades, he did not consider the relationship
with Judaism an urgent issue. Nevertheless, according to his
own words, he often had disputations with Jews and also took
account of numerous Jewish commentaries in his exegesis of
the Old Testament. Since he rejected the assumption that all
Old Testament statements were to be interpreted only in regard
to Christ, he was called “Calvinus Judaizans”. In a document
written around 1555, he engaged in serious debate with the
arguments used in disputations by the Jews in the Middle Ages.
Calvin often describes the ‘Old Covenant’ granted to the peo-
ple of Israel as almost identical to the ‘New Covenant’ granted
to all people in Christ; he saw the differences between the two
as differences of degree rather than fundamental. The new
covenant did not abolish the old covenant; both are one and the
same covenant of grace within two different dispensations
(Institutio II, 10.2). Since even the “infidelity of humankind”
could not cause the divine covenant to “waver”, “the Jews as
the first-born in the family of God” took first place, but from
the point of view of faith in Christ they could only be seen as
“apostates”. Thus Calvin also states that the church “has taken
the place of the Jews” and Judaism is therefore really a thing of
the past. In his later sermons, in particular, Calvin’s attitude to
Judaism was marked by rejection and polemics. Because the
Jews had rejected salvation in Jesus Christ, he considered that
they had been punished with blindness and perdition. But at the
same time he also stated that there was a chosen remnant in the
Jewish people and that for their sake one should not despise or
even maltreat the Jews.

4.4.3. Only a few supporters of the Reformation adopted a
consistently positive attitude to the Jews. Among these was the
Strasbourg Reformer Wolfgang Capito and a professor of the-
ology in Basle, Martin Borrhaus. They believed in the eschato-
logical conversion of Israel as a whole and called on Christians
to be friendly to Jews. A Christian humanist who also lived in

116



Basle, Sebastian Castellio, even at that time expressly advo-
cated religious tolerance.

4.4.4. In general it must be stated that almost everywhere the
Reformation affirmed the expulsion of the Jews in the late
Middle Ages or even gave rise to new expulsions. In the Prot-
estant territories of Germany very few Jews were still resident,
e.g. in Frankfurt on Main and in Fiirth. The Catholic authorities
were more tolerant in the 16™ century, even though this was
predominantly for economic reasons. The Reformed Nether-
lands became an important centre of Jewish life and new cen-
tres developed in Catholic Prague and Catholic Poland.

4.5. During the period of confessionalisation in the late 16"
and the 17™ century, there was occasional scholarly interest in
Judaism among Protestant theologians. In Lutheran orthodoxy
there was a controversial debate on the question whether Chris-
tian authorities should tolerate Jews and whether a major es-
chatological conversion of the Jews was to be expected. The
predominant attitude was distanced and reference was also
made to Luther’s anti-Jewish writings. A few individuals called
for Jews to be compelled to attend Protestant preaching ser-
vices. Baptisms of Jews were rare events and there were no
organised missionary efforts.

4.5.1. In contrast to Germany, in the Netherlands and England
vigorous philo-Semitic tendencies came to life. One conse-
quence was that under Oliver Cromwell the Jews were again
permitted to settle in England. In the Netherlands Chris-
tian/Jewish religious conversations took place in a free atmos-
phere; Reformed federal theology encouraged a new, positive
theological view of Israel.

4.5.2. In Pietism there were often calls for friendly relations
with the Jews, echoing the ideas of the young Luther. Chris-
tians should set the Jews a positive example and thus attract
them to conversion. This attitude was rooted in the Pietist es-
chatology which generally expected a major conversion of the

117



Jews at the end of time. Active mission to the Jews was
launched from Halle and Herrnhut. This missionary activity
meant that Christians were more interested in Jews than before,
learnt their language and studied their religious customs and
the conditions in which they lived; this contributed to reducing
prejudices.

Despite this newly developed enthusiasm for Christian mission,
Jews who wished to become Christians could not automatically
expect to be accepted by the territorial churches, receive n-
struction and be baptised. Many Jewish applicants for baptism
were turned away. Baptised Jews were normally not integrated
into Christian society, frequently had to go from place to place
begging and were marked out for their whole lives by their
Jewish origins. At the university of Halle, Pietists and follow-
ers of the Enlightenment drew up expert opinions in favour of
tolerating Jewish minorities and combated anti-Jewish preju-
dices. Radical Pietism even demonstrated clear philo-Semitism,
a readiness for tolerance and a special interest in Jewish doc-
trine and life. In the county of Hessen-Darmstadt towards the
end of the 17" century Jews were admitted to university studies
in Giessen and the building of synagogues was authorised; in
Hessen-Kassel at the beginning of the 18" century Rabbis were
appointed as university lecturers.

4.5.3. However, the stimulus for the emancipation of the Jews
did not come from church circles but from the anti-
ecclesiastical Enlightenment; the French revolution of 1789 led
the way. In Germany, Protestant theologians and churches
generally opposed Jewish emancipation in the 19" century.
Even rationalist and liberal theologians rarely supported it,
despising the Jewry of their time because its religiosity was
supposedly mere outward ceremony. A friendly interest in the
Jews was shown by many members of the revival movements,
following the tradition of Pietism; however, this was combined
with a strong missionary impetus that was soon shared by con-
fessional groups as well. Numerous societies for mission to the
Jews were established following the example of London. Indi-
vidual members of the revival movements became allies of

118



Zionism and prepared the way for the Zionist colonisation of
Palestine.

Protestant theology was challenged for the first time in the 19"
century by a newly evolving modern Jewish theology. Here
and there Jewish/Christian encounters took place and there
were even forms of cooperation: Protestant pastors attended
Jewish worship, and in 1837 for a short time a “church paper”
was published jointly by Protestants, Catholics and Jews.

At the close of the 19" century, however, in confessional and
Christian social circles a new form of hostility to Jews devel-
oped in association with the racist anti-Semitism that had
arisen in the meantime.

4.6. With the beginning of the 20™ century, a new theological
interest and mutual awareness developed, both in certain cir-
cles of German Judaism, as represented by Franz Rosenzweig
and Leo Baeck, and on the Christian side. Joseph Klausner
wrote the first major Jewish presentation of the life of Jesus.
The religious philosopher, Martin Buber, had conversations
with non-Jewish philosophers and with Christian theologians in
the years 1928-1933 at the “Lehrhaus” in Stuttgart. In Great
Britain the Jewish scholar, Claude Montefiore, undertook de-
tailed study of the New Testament and wrote commentaries on
New Testament writings.

4.7. When the National Scialists came to power with their
discrimination against and persecution of the Jews — which was
of course not based on religion but on race, and was to a large
extent tolerated by the Christian churches and to some degree
even supported by the “German Christians”, — all such initia-
tives in Germany came to an end. Some theologians even evi-
denced clear proximity to the National Socialist ideology; they
endeavoured to provide a “scientific” basis for hostility to the
Jews and anti-Semitism. The question whether the “Arian
paragraph”, which excluded Jews from all public office, should
also apply within the church was a matter for controversial
debate in the Summer of 1933 and theological opinions gave
varying answers; the Confessing Church came into existence to

119



oppose the “alignment” of the churches desired by the National
Socialists. But there was next to no intensive study of the Jew-
ish tradition or of contemporary Judaism.

4 8. After the end of World War II, there were attacks on Jews
in individual countries of Europe, and in many countries to this
day there have been repeated outbreaks of open or hidden anti-
Semitism. When the World Council of Churches was founded
in 1948 in Amsterdam, a declaration against racism was
adopted which also rejected all forms of anti-Semitism. Since
the 60°s a gradual readiness has been developing in theology
and the church to find ways of having dialogue with Jews. This
effort respects the fact that there are major reservations within
Judaism or even rejection of such conversations. Christian
theology has been increasing its efforts clearly to combat all
forms of anti-Semitism and, at the same time, to see reflection
on the relation between the Church and the people of Israel as a
theological task.

4.9. This review of the history of the church and especially the
history of Christian theology shows that there were fundamen-
tal deficits in theological reflection on Judaism and on the
special relation between the Church and Israel. Shortcomings
in the church’s teaching — in the realm of the understanding of
scripture, the doctrine of God and also in Christology — were
also a major contribution to the lack of effective resistance in
many Reformation churches to the crimes of National Social-
ism. In view of this experience, irrespective of the special
German responsibility, all the churches need to engage in new
dogmatic reflection to re-define their relationship with Israel.

120



Part 11
The Church and Israel

1. Theological attempts to clarify the relation
between the Church and Israel

In the context of the Christian/Jewish dialogue since 1945,
various attempts have been made by Christian theology to find
an appropriate definition of the Church’s relation to Israel.
Some of the most influential theological conceptions will be
described below and then, as a second step, each will be exa-
mined critically.

We start from the recognition that Israel is an unavoidable and
lasting issue for theological self-reflection and the way Christi-
anity understands itself. In addition, we are guided by the in-
sight that it is fundamentally inappropriate to maintain that the
Church has replaced Israel as the people of God. This is true
not only because Israel continues to see itself as the people of
God on the basis of its assurance of faith and truth, but above
all because the Christian faith itself understands the Christ
event and the election of the Church not as outdating God’s
promises to Israel but as proof of his faithfulness to it. All the
approaches described below therefore rightly assume that the
theory of the “disinheritance” of Israel or of the “replacement”
of Israel by the Church is false.

1.1. The conception of “two ways”

1.1.1. At a very early stage in the Christian/Jewish dialogue,
whose effects can still be felt today, the conception was formu-
lated of two ways of salvation running parallel to each other.
These two ways have a common point of reference in the One
God of Abraham, Isaac and Jacob; for Israel, the way to this
God is the Torah and for the nations it is Christ.

121



1.1.2. To speak about “two ways” emphasizes that Israel’s
way to God is not of less value than the Christian way.
However, the Christian faith cannot simply speak about two
parallel ways, side by side but unrelated, when referring to
God’s revelation and God’s saving will. On the contrary, it
must bear in mind the significance of Jesus Christ for both, for
the Jews and for the people of the ‘nations’; but it also has to
take into account that this significance already differed in the
New Testament and differs in another way in the present, in the
sense that the Jews already know the one living God, who had
first to be made known to people from the world of the nations
(I Thess. 1:9f). The theory of the “two ways” also ignores how
Christianity originated within and was a product of Judaism.
From the very beginning, there were Jews who confessed Jesus
of Nazareth as their Messiah/Christ and there are still some
today.

1.2. The concept of the “uncancelled covenant” and the idea
of inclusion in the One Covenant

1.2.1. The reference to the “uncancelled covenant” associated
with Martin Buber was the subject of the working group “Jews
and Christians” established at the German Protestant Kirchen-
tag in 1961. Numerous synodal statements by German regional
churches and now a number of church constitutions speak in
different ways about the uncancelled covenant. In the guiding
principles adopted by the Reformed Alliance in 1990, “We and
the Jews — Israel and the Church”, guideline II states, “God has
not cancelled his covenant with Israel. We are beginning to
recognise that, in Jesus Christ, we people from the world of the
nations, who in origin were far from the God of Israel and from
his people, have been honoured and called to participate in the
election and communion in God’s covenant which was first
promised to Israel”. This is intended to express the idea that the
“New Covenant” based on the revelation in Christ (I Cor.
11:25; Heb. 9:15; 12:24) is not a second covenant but the co-
venant renewed as promised in Jeremiah 31, and thus a confir-

122



mation and a further development of the covenant God made
with Israel that goes beyond the covenant with Israel.

1.2.2. The conception of the one, uncancelled covenant em-
phasizes that the community of those who believe in Christ
exists by virtue of God’s act of election which began with the
election of Israel. God grants the people from the world of the
nations who believe in him a share in his salvation; the Church
can express this only in gratitude and praise to God.

But the theory of the uncancelled covenant leaves open what is
the appropriate theological way of conceiving the relation bet-
ween Israel as the people of God and the Church as the people
of God. On the one hand, it is insufficient to see the Church
exclusively as the “Church from the world of the nations”. On
the other, the nature of the renewal of the covenant promised in
Jeremiah 31 and believed to have happened in Christ remains
undefined. The conceptual approach of understanding the term
“new” when speaking of the ‘New Covenant’ as only meaning
“renewed” also fails to do justice to the acceptance and inter-
pretation of Jer. 31 in the New Testament (cf. the Words of
Institution in Paul and in Luke’s Gospel and also Hebrews 8).
This is not an adequate answer to the question of the relation
between the ‘new covenant’ and the ‘old covenant’.

1.3. The adoption of the concept of the “pilgrimage of the
nations to Zion”

1.3.1. Following on from Isaiah 2 and Micah 4 with the expec-
tation that the nations will undertake a pilgrimage to Zion at
the end of time, it can be stated that Jews and Christians share
the same tradition of promise and hope. On this basis, an at-
tempt has been made to define the relation between Israel and
the nations more precisely and thus also the relation between
Israel as the people of God and the Church as the people of
God. The Church has entered into Israel’s history of the promi-
se and this is understood as the beginning of the fulfilment of
that prophetic expectation.

123



1.3.2. This conceptual approach links up with a fundamental
expression of Israel’s hope. The priority of Israel mentioned in
the New Testament (Rom. 9:4f) continues to be recognised; the
nations are understood as “fellow heirs of the promise”.

Here too, then, there is the idea that the Church is the product
of God’s act of election; it sees itself alongside the people of
Israel on the way to a common goal. But the danger of this
approach is also that the Church may be defined as an exclusi-
vely “Gentile Christian” church. Moreover, it remains unclear
how the relation between the “church of the nations” chosen in
Christ and the provisions of the Torah should be defined. The
prophetic expectation of the nations’ pilgrimage to Zion ex-
pressly includes the idea that, at the end of time, the Torah will
be recognised by all the nations as God’s valid commands
(Micah 4:2; Is. 2:3f); and this raises questions, not least about
how to understand the Pauline statements about the validity of
the Torah for those who believe in Christ (cf. Rom. 10:4).

1.4. The conception of the One People of God comprising
Israel and the Church

1.4.1. An attempt has been made, starting from the specific
singular ‘people of God’, to speak about an inner distinction
within the understanding of the people of God. The intention is
to keep two things together: the sovereignty of the God who
chooses and has mercy, who brings everything to his goal and
will be “all in all” at the end (I Cor. 15:28), and the experience
of the separation between the original people of God, Israel,
and the Church which came into existence in its midst and also
sees itself as the people of God because it is rooted in the same
election.

1.4.2. This conception is based mainly on Rom.9-11. It takes
up the pain felt and expressed by Paul about the rejection of the
gospel of Christ by the ‘Israelites’ (9:1-5; 10:1-4), and it inclu-
des Paul’s certainty that the present “hardness of heart” of

124



those who do not believe in Christ does not imply their final
rejection (Rom. 11:23).

There is, however, a danger here that the significance of the
Christ event may be diminished: Christ’s relationship with
Israel is left open and this suggests the idea that the Christ
event might be of saving importance only for the people of the
nations and not for Israel. A similar critical question must be
raised about speaking of a “divided people of God” comprising
both Israel and the Church. Neither of these conceptions does
full justice to the statements made by Paul in Rom.9-11 as a
whole.

1.5. Conclusion

These various endeavours to clarify the relation between the
Church and Israel, especially in connection with the issue of
the ‘covenant’ and with regard to speaking about the ‘people of
God’, are stages in an unfinished process of theological reaso-
ning. They have enriched the Church, its theology and its spiri-
tuality. They have provided stimuli for the internal dialogue
between the churches; and they have encouraged people to
reflect together on a positive view of Israel.

Therefore the Church must continue this process and seek
further possibilities for defining and understanding its identity
in relation to Israel. Every answer found in this process must be
judged by whether, on the one hand, it does justice to the sta-
tements made in the Holy Scriptures of the Old and New Tes-
taments about Israel’s election by God and the election of the
Church in Jesus Christ, and, on the other, whether it takes seri-
ously the special way in which God relates to his people Israel.

2. Israel and the Church in Christian doctrine

The self-revelation of the God of Israel in Jesus Christ and the
assurance given by the Holy Spirit is the basis for and subject

125



of the Christian confession of faith. Hence it is necessary for
the Church to define its relationship to Israel theologically.
Christian teaching spells out the content of the revelation in
Christ. The latter itself enables us to see the origins of faith and
the church in God’s act of election which began with the elec-
tion of Israel. Since this action of God is the foundation of the
Church’s inseparable bond with Israel, this bond must continue
to be an issue in Christian doctrine.

The next section of this study will attempt to demonstrate that.
In accordance with the nature of the Christian faith, we first
examine the conception of the revelation of the God of Israel in
Jesus Christ (2.1.). Confessing the truth of this revelation leads
on to the question of the Christian exegesis of Israel’s Holy
Scriptures (2.2.) and to the question of the Christian understan-
ding of God (2.3.). That is followed by considerations of the
Christian understanding of God’s action of election (2.4.) and
how Christians understand the church as the “people of God”
(2.5.).

2.1. The revelation of the God of Israel in Jesus Christ

2.1.1. The Christian faith understands the revelation in Christ
as the decisive act of God’s election (Gal. 4:4; Heb. 1:1-4).
Christians believe and witness that the Christ event constitutes
the final valid act of God’s revelation; they therefore see it as
the “eschatological event” (cf. II Cor. 6:2). They confess that
God, the Creator, is present and powerfully at work in the
world in the Holy Spirit. The Spirit brings about the salvation
of the community with Christ and thus with the Creator and all
creation through preaching and he celebration of the sacra-
ments. Christians look forward to the parousia as the second
coming of Christ as judge of the world to complete the whole
of history.

2.1.2. Faith in the revelation of God in Christ is related to a

historical event. The experience of Easter reveals the Crucified
as the Risen One (I Cor. 15:5-8; Lk. 24:34), the One who has

126



been exalted to God (Phil. 2:9). The believers are seized by the
truth that God’s rule already affects the present in this Christ
Jesus (I Cor. 15:25-28; cf. Il Cor. 4:6).

In the light of the Easter events, faith recognises that the wit-
ness of the life of Christ perfected on the cross is the fulfilment
of Israel’s central expectation. God establishes his reign. Thus,
the revelation of God in Christ presupposes the earlier events
of election and revelation, confirms, deepens and broadens
them.

2.1.3. The ‘New Covenant’ (I Cor. 11:25) established by God
in the Christ event is seen in the context of the covenants wit-
nessed to by Israel’s Holy Scriptures; Christians believe it to be
the final, unsurpassable act of God for the people of Israel and
for people from the world of the nations. Thus faith in God’s
self-revelation in the Christ event implies the confirmation and
reinforcement of the preceding revelations of God. God’s
commitment to the creatures in the covenant with Noah (Gen.
8f) remains valid and unaltered. Equally valid and unaltered is
God’s action of election by which the people of Israel was
constituted and is preserved, and by which it has been assigned
its role in and for the nations, of the covenant with Abraham
(Gen. 15:7-18; 17:1-16) and the covenant made with Israel at
Sinai (Ex. 24:1-11; 34:1-28).

In the Christian view, this confirmation of the covenant at the
same time implies the renewal which deepens and broadens it.
Referring to the old Testament insight that God himself brings
about justice (cf. Gen. 15:6), the covenant is deepened in the
sense that God brings about the justice which is acceptable to
him by reconciling sinners with himself in Christ (Il Cor. 5:19-
21). The renewal of the covenant broadens it in the sense that
God’s renewed covenant is open “to every one who has faith,
to the Jew first and also to the Greek” (Rom. 1:16).

2.1.4. The confession “God was in Christ reconciling the
world with himself” comprises the confession of the person of
Jesus as the “Christ” and the “Son of God” and as the incarna-
tion of God’s creative word (John 1:14).

127



This content of the faith in Jesus Christ is expressed in the
confession that Jesus is “truly God and truly man” (vere Deus —
vere homo). This confession maintains the content of faith in
the incarnation only when “became truly man” immediately
and inseparably includes “truly a Jew”. It was not just any man
but precisely this man —a Jew by birth, a member of the people
of Israel, descended from the family of David — who was re-
vealed at Easter as the Christ, the Son of God. When God re-
veals Jesus the Jew as the true witness to the coming of God’s
reign, that testifies that this bond with Israel is final.

2.1.5. The incarnation of the pre-existent Son of God in a
member of the people of Israel expresses God’s bond with
Israel. Therefore the Christian faith cannot view it as a mere
historical coincidence. Indeed, the history which leads to God’s
self-revelation in Christ is the history of God with Israel and
with no other people.

2.1.6. Therefore it is true that the special relation between the
Church and Israel resulting from the Christ event is indisso-
luble because the election of Israel is part of the history of the
One God who revealed himself in Christ.

But then it is also true that, from the viewpoint of faith in
Christ, the election of Israel as the people of God is not a thing
of the past and can therefore not be understood as invalid or
outdated. One can state with Paul that the promises to Israel
have been confirmed by the Christ event (II Cor. 1:20) and at
the same time deepened and broadened (Gal. 3:6-18).

2.1.6.1. Does this imply that God’s act of election for his peo-
ple Israel continues to be valid although Israel does not accept
the witness to God’s revelation in Christ? And how should this
continued validity then be understood? For the Christian way
of speaking about God an answer to this question is of decisive
importance, because here it is a matter of whether God remains
faithful to himself.

128



2.1.6.2. The prophetic promise hopes that God “will create
new heavens and a new earth” (Is. 65:17). This prophetic pro-
mise is taken up and confirmed in II Peter 3:13, “We have his
promise, and look forward to new heavens and a new earth in
which righteousness dwells”. The Seer of the Revelation of
John, like the prophet in Is. 65:17-25, links this view of a new
world with the vision of the New Jerusalem; however, he adds
that in this city of God there will be no temple, “For its temple
is the Lord God the Almighty and the Lamb” (Rev. 21:22). So
Christians look forward like the Jews to the fulfilment of the
prophetic promise of God’s future and to his future world. But
they understand this fulfilment as comprising the perfection of
the salvation which began in the revelation of Christ.

2.1.7. Thus it is clear that the revelation of God in Christ gives
the Christian faith grounds to cling to the witness to the revela-
tion and truth found in the Holy Scriptures of Judaism, and to
read, understand and interpret these Scriptures in the light of
the revelation in Christ. So it is the revelation in Christ which
itself forms the basis for the specifically Christian understan-
ding of the Israel’s Holy Scriptures (2.2.) and for the Christian
conception of God which follows from it (2.3.).

2.2. The Christian understanding of Israel’s Holy Scriptures

2.2.1. The Church reads and understands Israel’s Holy Scriptu-
res, the Christian Old Testament, in the light of the revelation
in Christ. At the same time, the Church reads and understands
the New Testament witness to Christ in the light of its Old
Testament.

2.2.2. The Church is repeatedly reminded of its link with Israel
by the fact that Israel’s Holy Scriptures, as “Old Testament”,
are part of the two part canon of the Christian Bible. The Old
Testament writings are of great importance in worship and also
in the personal spirituality of individual Christians. But every
Christian use of the Old Testament texts, and every sermon in

129



particular, must also take account of the fact that these same
scriptures also have authority for Judaism.

2.2.3. The consequence of the tension in the continuity of
God’s one action for Israel and for the Church is that the
Church has a particular way of dealing with the Old and New
Testament biblical tradition. According to the Christian wn-
derstanding of the Hebrew Scriptures, the promise which it
contains points to the Christ event, namely to the cross and
resurrection of Jesus of Nazareth as the Christ, and to his co-
ming as eschatological judge and saviour. Alongside and prior to
this Christian understanding of Israel’s Holy Scriptures, howe-
ver, there is the Jewish way of reading them which does not see
the Tenak (Torah, prophets and ‘writings’) as an “Old” (or
“First”) Testament but as the one, complete Holy Scripture. The
question to be asked is not which of the two ways of reading
Israel’s Holy Scriptures is “right”. It is more important to re-
cognise that both Israel and the Church must accept their own
responsibility for their interpretation of the particular texts
entrusted to them.

2.2.3.1. The canon of the Christian Bible, in which the Holy
Scriptures of Israel form only one part, is different from the
Jewish canon which only comprises the Tenak. However, it
would be inappropriate to state that the Christian canon also
includes the Jewish canon, and thus the Jewish canon is simply
a part of the Christian one. On the contrary, we are dealing
with two different canons of two different communities. Al-
though to some extent both canons contain the same texts, each
is read and interpreted in its own particular context.

2.2.3.2. When Israel’s Holy Scriptures in the Christian canon
are described as the “Old Testament”, this does not mean “old”
in the sense of “out of date”; on the contrary, “old” implies
original and fundamental. This is what is also intended by the
occasional use of the expression “First Testament”; however,
this can be misunderstood to mean the first in a series which
could continue indefinitely. But by setting the “First Testa-

130



ment” alongside the “ New Testament”, the Christian idea of the
unity of the two parts of the Bible is also more endangered than
preserved. And the use of the terms “Jewish Bible” or “Hebrew
Bible” is also problematic when they are supposed to designate
the first part of the Christian canon; they could give rise to the
error of seeing the Jewish canon as part of the Christian one.
Nevertheless, the justification for all these terms is that they are
intended as a reminder that the first part of the canon of the
Christian Bible contains texts which are identical with the
whole Jewish canon.

2.2.4. The early Christian church, and this is surprising from a
historical point of view, maintained the traditional wording of
Israel’s Holy Scriptures as it had received them. The texts were
not changed by later insertions, deletions or “improvements”,
nor were these writings “edited” in a Christian way. Thus the
Christian congregations received the pre-Easter witness of
scripture consciously in the way characteristic of this witness,
namely its openness to different possibilities of interpretation;
then in its double biblical canon the Church declared this wit-
ness binding for its own proclamation. However, the changes
in the structure of the Old Testament canon, especially as a
result of the decisions of the Reformation, have meant that
more emphasis was given to how the Old Testament writings
were related to the event of Christ’s revelation.

2.2.5. The way Christians use the Old Testament must include
the awareness that its writings comprise the wording and con-
tent of the Holy Scriptures of Israel, even if they do not consti-
tute the Jewish canon. The revelation of God in Christ confirms
the history of election which began with Israel; it therefore
directs attention to Israel’s witness to revelation and faith be-
fore the Church came into being. It leads us to recognise the
truth contained in that witness. However, the Church must not
forget its own task in the process, namely of reading the texts
of Israel’s Holy Scriptures from the point of view of its faith in
Christ, and allowing the statements of the Old Testament also
to give content to its own faith. Every encounter of the Church

131



with the Jewish reading and interpretation of the Tenak will
always be marked by the way in which the Church’s own ap-
proach to the Old Testament is influenced by the Christian
faith.

2.2.6. In the matter of the relation between Jewish and Christi-
an interpretations, it is not initially a question of whether —e.g.
thanks to the possibility of historical-critical research on the
texts — we recognise the necessity of distinguishing between
the “original” (historical) meaning of the text, on the one hand,
and an interpretation from a Christian perspective derived from
the faith of Easter, on the other. The perspective which matters
here is rather that of preaching, i.e. it is a question of how the
Church proclaims the message of Israel’s Holy Scriptures as
the message of the Christian Old Testament.

This certainly does not rule out a historical-critical interpretati-
on; on the contrary it points to its necessity. But even then it is
necessary to remember that what seems to be only a historical-
critical reading is affected by a “preliminary understanding”. It
is based on a fundamental hermeneutical option which prece-
des all exegesis. This basic hermeneutical decision takes a
fundamentally different form in Judaism compared with Chri-
stianity. The fact that there can be no interpretation of a text
without a preliminary understanding was already recognised as
legitimate both by ancient Judaism and in Christianity as it
evolved.

2.2.7. The Jewish exegesis of the Holy Scriptures of Israel,
namely that which is not influenced by faith in the Christ event,
contains a perspective which is also not only legitimate but
even necessary for the Christian interpretation. This is the only
possibility for recognising the inherent meaning of the words
of Israel’s Holy Scriptures; otherwise, there would be the dan-
ger that the Christian interpretation would always only discover
itself in the texts of the Old Testament. The church’s theology
is enriched by reading the Jewish exegesis of the Old Testa-
ment and by dialogue with Jews.

132



2.2.8. For the reasons mentioned, the Christian understanding
of scripture quite rightly has the possibility, not only of being
aware of the Jewish interpretation of Israel’s Holy Scriptures
and of respecting it, but also of taking account of it in its own
exegesis. This is normal procedure in the context of historical
research in theological science. But it is also of benefit for the
Church’s preaching and teaching if the witness of faith in Is-
rael’s Holy Scriptures is not only appreciated in a Christian
understanding looking back from the New Testament, but also
in the way proper to these writings, namely open for the Jewish
and thus non-Christian understanding and hence also open for
the hermeneutical tradition resulting from it.

2.2.9. The Easter gospel states that the Christ event not only
confirms the biblical promises but simultaneously interprets
them anew. But the Jewish way of reading the same biblical
texts also makes two things clear. Firstly, we recognise that
they contain promises, the fulfilment of which is obviously still
to come. Secondly, it becomes clearer that, and how, in the
biblical tradition, “this-worldly”, human existence in all its
diversity is related to God.

2.2.10. For Christian preaching, the witness of Israel’s Holy
Scriptures is a constitutive part of its own revelation history.
Marcion’s doctrine of two gods, developed in the 2™ century,
demonstrated the consequences of a theology which tried to
sever the link between the witness of Israel’s Holy Scriptures
and the Christ event. The Christ event itself compels the
Church to remain conscious of the fact that the (“Old Testa-
ment”) revelation to which Israel’s Holy Scriptures witness
was not only originally but is also permanently directed to
Israel, although it is not possible to construe a discrepancy
between the “God for Israel” and the “God for the world”.

133



2.3. The Christian understanding of God

2.3.1. The church confesses the one God of Israel. It does so
on the basis of the death and resurrection of Jesus Christ and on
the basis of the outpouring of the Holy Spirit. It therefore un-
derstands this God differently from Israel and also speaks
about this God differently from Israel. The church confesses
the triune God. In this very way it wishes to remain true to the
confession of the one God of Israel. The doctrine of God in its
Christian form as the doctrine of the triune God (trinity) cannot
be understood adequately without its origin in the revelation of
Christ, nor therefore without reference to the history and pre-
sent reality of Israel.

2.3.2. The trinitarian dogma states that God with Jesus Christ
in union with the Holy Spirit has always been the triune God
even “before the foundation of the world”. The basis for this
conception of God had already been laid in the writings of the
New Testament. The New Testament writings may not contain
a fully developed doctrine of the Trinity in such terms, but they
do speak about the pre-existence of Christ, namely that Christ
was with God before all times (John 1:1-14; Phil. 2:,6; cf. John
8:58. This establishes a link with certain Jewish statements
already to be found in the Old Testament, especially about the
pre-existence of wisdom (cf. Prov. 8:22-36). According to the
Christian faith, God is at work in the present in the Church and
in the world through the Holy Spirit, who both witnesses to and
brings about the continuing presence of the risen and exalted
Christ in the Church and the world. So, for Christians, the
doctrine of the Trinity is the theologically appropriate attempt
to speak of the mystery of God’s revelation. The doctrine of the
Trinity is misunderstood if it is interpreted as a human attempt
to define God in this way. On the contrary, it is intended to
help in combining what is stated about the One God (cf. Deut.
6:4) with the New Testament witness to the raising and exalta-
tion of Jesus Christ (Phil. 2:9-11).

134



2.3.3. The triune God, of whom the Christian creed speaks, is
none other than the God to whom Israel prays. He is the Crea-
tor who entered freely into a covenant with Israel and gracious-
ly made himself present for Israel in the Torah. According to
the Christian view, God reconciled the world with himself in
Christ; through the Holy Spirit this reconciling work of God
becomes a certainty of faith and in proclamation it is promised
to and made real for all people.

2.3.4. The Christian faith witnesses that God acts in history
and that he thus makes himself present in history — from the
beginning of creation to the eschatological consummation. On
the basis of the biblical tradition, Christian theology does not
see God as a “supreme being” reposing in himself; it speaks of
a living, active God who reveals himself to human beings by
his free, sovereign resolve; this event of revelation is related to
history. In this sense, Christian theology does not speak of God
being “unchangeable” — and it cannot do so because trinitarian
theology sees God as being self-related.

2.3.5. The Christian faith confesses God to be the gracious and
merciful one (Ps. 103:8) who began the revelation of his cove-
nant with his creation in and with Israel. He also renewed this
covenant in Israel. He made himself a present reality in the
Jew, Jesus, and revealed his grace and truth in their whole
depth and breadth in him through the Holy Spirit (John 1:14).

2.3.6. The Christian conception of God includes the insight
that the living understanding of the Creator and of his grace
and truth in Israel, apart from the revelation of Christ, is also
based on God and he is its object. Indeed, this reminds Chris-
tians that God has the freedom to make his Spirit blow where
he wills. Therefore the Christian faith is also aware that God’s
care for his people Israel, which does not see God in a trinitar-
ian way, has not been abolished by the election of the Church.

2.3.7. Where the Christian understanding of God is expressed,
it refers to the same God as the one of whom Israel speaks. The

135



Christian faith sees the Christian and Jewish ways of speaking
of God not only as two ways of speaking about the same God
but also as expressions of two different understandings of the
same God. The One God is understood differently in the light
of Christ’s revelation or without this revelation, namely as the
one who entered into a new relationship with the world in Jesus
Christ.

The fact that Israel and the Church mean the same God when
they speak of God, and that they nevertheless speak in funda-
mentally different ways about this One God, has to be cons-
cientiously examined by the doctrine of God.

Our question is, what does it mean that God is concerned both
for the people of Israel and for the Church? We certainly can-
not say that the Church and Israel form some kind of unity over
against the One God. The Christian faith hopes that there is a
unity in the One God which embraces Israel and the Church
and will finally be made visible at the end of time.

2.4. God’s act of election

2.4.1. In agreement with the witness of Israel’s Holy Scrip-
tures, the Christian faith speaks of the election of the people of
Israel in Abraham and of election through the gift of the Torah
on Sinai. At the same time — in analogy to the Jewish view that
God created the world so that Israel could be chosen — the
Christian faith speaks of the election of the Church in Jesus
Christ as an election “Before the foundation of the world”
(Eph. 1:4). The two statements exist side by side but in such a
way that neither can claim superiority over the other. Indeed,
the belief in election relates to an event which comes from God
himself and not to God’s reacting to human action. The motif
of election directs attention to God’s action and thus questions
all claims by means of which human beings may try to demon-
strate their importance in the world. So neither Israel not the
Church can lay claim to election; on the contrary, both speak
rather of God’s act of election in which the chosen are always
the object and never the subject. In the Christian view, the

136



election of the Church “before the foundation of the world”
includes God’s free decision to elect the people of Israel, and
this makes any idea of Israel’s repudiation impossible. The
identity of the Church in its history — not only in its history
with God but also in “world” history — depends on its not for-
getting or denying the origin of its own historical development
in the people of Israel, but maintaining it, which simultane-
ously implies recognition and acceptance of the lasting position
of Israel in the history of revelation and thus the continuing
relation between the Church and Israel.

2.4.2. The revelation of the crucified and risen Jesus as the
Christ confirms God’s action of revelation and election which
began with Israel. God’s free act of election is the foundation
of creation and salvation history; it is the basis of the divine
decrees even before the creation of the world. God is the one
who loves in freedom. His chosen goal of creation is the his-
torical expression of his pre-existent saving will made visible
in the Christ event and which will be fully complete in the
future perfection of creation (cf. Col. 1:15-20; Eph. 1:3-12).
The Creator’s free redeeming will is the basis for the election
of Israel as the people of God, for the election of the Church as
God’s people of Jews and Gentiles and for its inseparable link
with the permanently chosen people of Israel.

2.4.3. God chose Israel to be his people in sovereign freedom
and love and established the covenant with Israel. This act of
election is based alone on the merciful love of God and on the
promise to the fathers. As an example we can quote Deut. 7:6-
8: “You are a people holy to the Lord your God; the Lord your
God chose you out of all nations on earth to be his special
possession. It was not because you were more numerous than
any other nation that the Lord cared for you and chose you, for
you were the smallest of all nations; it was because the Lord
loved you and stood by his oath to your forefathers, that he
brought you out with his strong hand and redeemed you from
the land of slavery, from the hand of Pharaoh king of Egypt.”

137



The basic provisions of this covenant understanding apply to
both testaments in the Christian bible.

2.4.4. According to the testimony of the biblical accounts of
creation, God creates human beings, not nations. But he creates
people not only as individuals but also as social beings who
organise life together and are linked across generations. Thus,
the origins of the people of Israel can be presented as the ful-
filment of God’s promise to Abraham that his descendants will
multiply (Gen. 12:2) and in this sense as a “family history”.

2.4.5. So Israel’s being chosen means it is God who really
makes Israel into a people, namely his people. God devotes
himself out of pure compassion to a small group of people in
Egypt in order to lead them out of oppression. In this connec-
tion, the name Israel is applied to the people in Ex. 1:9 for the
first time in the biblical writings; when God speaks in Ex. 3:7-
10, Israel is then expressly called “my people”. There is no
other reason for election apart from God’s love.

2.4.5.1. In the scriptures of the Old Testament, the Hebrew
word ‘am’ is mainly used to refer to the people chosen by God,
whereas other terms are used for the ‘nations’ surrounding
Israel which are usually called ‘goyim’. But, according to the
Bible, even ‘my people’ (‘ammi’) Israel is in danger of becom-
ing a ‘not my people’ (‘lo ammi’; Hos. 1:9). The term “people
of God” therefore does not only refer to a sociological or bio-
logical entity; rather, it is mainly and primarily based on a
relationship with God.

2.4.5.2. Israel’s being led out of slavery in Egypt is the confir-
mation of the promise to Abraham for Israel as a people. The
gifts of the making of the covenant and of the Torah are rooted
in this saving action of God, as is the land given to the people,
and it is these which then essentially determine and mark Is-
rael’s life.

138



2.4.6. As soon as faith in election becomes associated with a
claim to power, the truth of the confession, which speaks of
God’s special saving action from a situation of human impo-
tence, is lost.

2.4.6.1. So, when Israel describes itself as “the chosen people
of God”, this statement is not the basis for some claim to
power.

The same can be said of the Church. When Christians view
themselves as “the people of God chosen in Christ”, they are
also not making a claim to power. According to the witness of
the New Testament, they are the community of those who have
to carry the cross of Christ. So they are chosen to give their
lives as a service to God’s rule (Mk. 8:35; 10:43-45).

2.4.6.2. The election of Israel creates a dividing line which is
seen as a special call to service. Through the covenant between
God and the people, the latter’s whole existence belongs within
the service of the God who chooses. The consequence is prac-
tical non-conformity; that is part of how the people of God
understands itself (Robert Raphael Geis) and is based on the
response of faithfulness to God’s remaining true to to that
choice.

The same applies to the Church. Precisely as ‘people of God’ it
has a special position in the secular world like Israel. The title
‘people of God’ includes the “practical non-conformity” gui-
ded by God’s instructions.

2.4.7. According to the biblical view, the election of the peo-
ple comprises a duty. Because of God’s uniqueness, all that
human beings do is seen within the context of the first com-
mandment. The instruction of the people of God about the will
of this God culminates in excluding the veneration of alien
gods; by this means, the people of God is to be distinguished in
a particular way from the nations around it.

2.4.7.1. Through Jesus Christ, the Church comes to understand
the meaning and significance of the first commandment. In its

139



encounter with God’s people Israel, the Church is repeatedly
reminded of the supreme importance of the first commandment
for faith and action. As a result of God’s act of election, the life
of the community chosen by God is subject to certain duties:
Israel, as the people chosen by God, must follow God’s instruc-
tions, the Torah, and is bound to God by the commandment of
love. The Christian Church understands its confession of Jesus
Christ as the response to God’s self-revelation and thus also as
the answer to the first commandment. Election in Christ entails
the commitment to the commandment to love the One God and
one’s neighbour (Mk. 12:28-32; Rom. 13:8f), and to the n-
struction “to bear one another’s burdens” and thus to “fulfil the
law of Christ” (Gal. 6:2).

2.4.7.2.For the Church, the discipleship of Jesus Christ means
that forgiveness of sins, righteousness and eternal life are gifts
received alone by faith in God’s saving act in Christ (Confessio
Augustana, Art. IV). The consequence is that faith “should
bring forth good fruit and good works”; but the believers
should not rely on works; they know that “forgiveness of sins
and righteousness” are received “through faith in Christ” (Con-
fessio Augustana, Art. VI). The Church confesses that “Jesus
Christ, as he is testified to us in the Holy Scripture, is the one
Word of God, whom we are to hear, whom we are to trust and
obey in life and in death”; since Christ “is God’s assurance of
the forgiveness of all our sins,” so he is also “God’s mighty
claim upon our whole life” (Theological Declaration of the
Confessional Synod in Barmen, Theses I and II).

2.4.8. It is part of the realism of Israel’s Scriptures that they
also express and bewail the shortcomings of the people of God
in all clarity and sobriety. This is seen especially in the harsh-
ness of the prophets’ criticism. But in grace God remains
faithful to his people. That is reflected in the idea that this
people is God’s property; God struggles to keep his people and
does not abandon it (cf. Hos. 2:19-25).

The same applies correspondingly to the Church. In all clarity
and sobriety its theology must dso express and bewail its

140



shortcomings; this is already a reality in the New Testament
writings and it happens in self-criticism of the church’s teach-
ing. But at the same time the Church can hope for and rely on
the grace of God, the faithfulness and perseverance of God’s
support for his people. How else could the Church hope to
survive in view of its history?

2.4.9. All theological attempts to make divine election plausib-
le and to explain it completely come up against limits. God’s
faithfulness to the promise given in election includes the possi-
bility of judgement. Prophetic preaching in Israel has repeated-
ly emphasized this link between election and judgement. The
New Testament states the same for the Church and for Christi-
ans (IT Cor. 5:10).

2.5. The Church as “people of God” — Israel as “people of
God”

2.5.1. The origin of the Church lies in the Easter experience of
Jesus’ followers. Since the Church remains bound to this ori-
gin, it remains bound to Israel. This must be clearly stated in
the doctrine of the Church, ecclesiology.

2.5.2. In line with Paul’s thinking, the Church can be wn-
derstood as the community called in Christ; the justification by
faith revealed in the Christ event and promised to humankind
proves to be the confirmation of what God had already done
for Abraham (Rom. 4). Similarly, the Apostle sees an announ-
cement of the nations’ acceptance by God in the promise to
Abraham (Gal. 3:6-8).

2.5.3. As aresult of its certainty based on faith in the truth of
the Bible, Israel has not ceased to see itself as the people of
God. Since it does not share the Christian belief that the bibli-
cal (“Old Testament”) writings point ahead to the election of
the Church, the question must be raised of the parallel existen-

141



ce of Israel’s election and the election of the Church by the
same God.

Both statements are true: God chose the people of Israel, and
God chose the Church from Jews and the nations and thus
made it his own possession. God granted the covenant to Israel
by the gift of the Torah; and: in renewing, deepening and broa-
dening this covenant with Israel by grace alone, God has pro-
mised his righteousness to all who believe in his action in
Christ.

2.5.3.1. According to the image of the olive tree used by Paul
in Romans 11, God’s act of election forms a whole at its origi-
nal source (“the root”), and initially this action initially relates
only to the “olive tree” Israel. But God has now cut off some of
the branches of this olive tree “because of their unbelief” and
implanted others (Rom. 11:17ff). For Paul, the olive tree
comprehensively includes all the bearers of the promise to
Abraham chosen by God’s pre-existent decision; so the olive
tree is not identical with the empirical people of Israel. But
Paul is certain both that God’s promise of salvation for Israel
remains unchanged, and that hence Israel’s election remains in
force and unchanged, although the majority of the people of
God does not recognise God’s acts in Christ. Paul sees this as
“unbelief” (11:23); but he also speaks of how God can and
will “engraft” the “cut off” branches again at the end of time
(11:24); he sees God’s promise in the Bible that “the Deliverer
will come from Zion” and that “so all Israel will be saved”
(11:26f), beyond the historical entities “Israel” and “Church”.

2.5.3.2. Paul understands the inclusion of the Gentiles in the
one original election, the “engrafting” of the “wild branches”
into the trunk of the olive tree, precisely as a sign that God, at
the end of time, will not treat the “cut off” branches any diffe-
rently either. For Paul, there is no question of “the Gentiles”
having taken the place of “the Jews”; God is the one who acts
sovereignly towards both (Rom. 11:21-24).

142



2.5.4. There are two places in the New Testament where the
Church is described directly as the ‘people of God’. In both
cases, in the First Letter of Peter (2:9f) and in the letter of Titus
(2:14), statements have been taken from the biblical, “Old
Testament” tradition and applied to the Christian congregation.
In these statements, there is no reference to the disinheriting or
replacement of Israel as the people of God, nor is there any
other indication of Israel’s being demoted; it must however be
stated that at these points there is no thought for the contempo-
rary Israel which does not believe in Christ. Nowhere does the
New Testament speak about a “new people of God” in contrast
to an “old people of God”.

2.5.5. This has consequences for the appropriate use of the
term people of God for the Church.

2.5.5.1. It is misuse of the title ‘people of God’ to apply it to
the Church in a way which denies it to Israel.

2.5.5.2. The term ‘people of God’ is rightly applied to the
Church when it is seen as a community created by God’s elec-
tion and subject to the promise of eschatological fulfilment.
This promise of salvation applies to creation as a whole. Hen-
ce, the right understanding of the Church as ‘people of God’
will always also express the relativisation of the Church in
relation to the fulfilment still to come; it expresses that the
Church is sent to witness and serve and does not claim any
privileges for it.

2.5.6. The Reformation churches long attached little signifi-
cance to the self-designation ‘people of God’. Over a long
period, even in theological reflection and the churches’ un-
derstanding of themselves, the focus was on ‘people’ as a natu-
ral community.

Only after catastrophic experiences had caused this understan-
ding to lose its dominant position was it possible in the ecume-
nical movement for the term ‘people of God’ to be applied to
the Church. Since the founding assembly of the WCC in 1948,

143



this term has referred to the Church as a community transcen-
ding all natural peoples, created by God’s election, looking to
fulfilment at the end of time and committed to witness and
service with a view to this fulfilment. This witness includes
testifying to the inseparable bond between the Church as peo-
ple of God by divine election and Israel as people of God by
divine election. This idea has been spelled out further in the
Leuenberg Church Fellowship study of 1994, “The Church of
Jesus Christ”.

In the Roman Catholic Church, thanks to the Second Vatican
Council, the term ‘people’ has become important for un-
derstanding the nature of the Church in the overall context of
God’s acts of election.

2.5.7. The Church is not just a “historical” entity but also an
object of faith. This is shown by the ecclesiological emphasis
in the third article of the early church creed which speaks of the
Holy Spirit. The Church is both a visible community of persons
and the hidden work of God.

2.5.8. Terms which can only apply to the Church are not suffi-
cient to express the full ecumenicity of the Church — not least
because it is impossible for the Church as it understands itself
to see itself only and fundamentally as the “Church of the nati-
ons” or as a merely “Gentile Christian” Church.

2.5.9. The title ‘people of God’ is a healthy relativisation by
setting the Church in a broader overall framework which points
to the how God’s saving will concerns humankind. In addition
to the reasons connected with election and covenant theology,
the eschatological perspective is the main characteristic of a
theologically correct understanding of the ‘people of God’. The
Church as ‘people of God’ is also not the place of fulfilment;
on the contrary, the Church is on the way to the promised
kingdom of the glory of God. So the theological content of
reference to the Church as ‘people of God’ is not a “self-
description”; it is a title of honour promised to the Church sola
gratia which in view of its actual appearance should make it

144



ashamed rather than confirming it. Of itself the Church cannot
claim to be ‘people of God’ and consequently it can derive
nothing for itself from this title to impress the world. It can
only repeatedly discover and praise the granting and promise of
this title of honour in the deeds of the living Christ.

2.5.10. Only when the final goal of all of God’s history with
the world has been reached, will the ‘people of God’ appear
visibly in the way God has predetermined for it. Until that time
theology will not be able to solve the mystery of the relation
between the Church and Israel. The Church confesses that is
created by God’s work of election and that it is thus ‘people of
God’ — with Israel. To speak of ‘people of God’ is confession
and praise of God.

3. The coexistence of the Church with Israel

3.1. What has been said above has consequences for defining
the relation between the Church and Israel. The Church wm-
derstands itself to have been chosen freely by the God of Israel.
It believes itself to be the community founded through faith in
the revelation of the God of Israel in Jesus Christ; it sees Israel
as the people which knows and honours God in the framework
of the revelation to which its Holy Scriptures witness but
without confessing Christ. Precisely on the basis of the revela-
tion in Christ, it cannot be said that Israel should merely be
seen as the past historical context of the Christ event and as
“outdated” now. On the contrary, Israel continues to be the
unchanging constitutive and far from outdated point of referen-
ce for God’s revelation in Jesus of Nazareth as the Christ. Faith
knows that in God’s history with his creation, from the begin-
ning to the end of time, the people of Israel continues to have
its lasting place.

3.1.1. From the point of view of the Christian faith, it must be

said that the continuing place which belongs to Israel is the
result of the divine act of election. Israel itself defines itself as

145



the context of the life of a people. Christians are aware that the
community of the people of Israel is based on God’s act of
election which relates to a life context with both social and
religious dimensions.

3.1.2. Judaism has various definitions of its own of what “Isra-
el” is. Apart from the Orthodox definition, according to which
a Jew is a person born of a Jewish mother, there is also the idea
of descent from the father.

However, it must not be ignored that there are also non-
religious Jews for whom belonging to the people of Israel is far
from identical with belonging to the ‘people of God’. The di-
versity of Jewish understandings must be respected.

3.1.3. All these statements of Judaism about itself have in
common that the people of Israel also sees itself as a people in
the social sense, as a community reproducing and maintaining
itself through family relationships in the continuity of history
since biblical times. However, the emphasis on God’s act of
election makes clear that the term ‘people of God’ does not
refer primarily to a sociological or biological entity, but has a
basis which is initially and above all theological. This theologi-
cal basis also implies its own sociology; it places the communi-
ty before the individual without thereby despising the individu-
al, and in this way it opens up a perspective for shaping the life
of this people which has many consequences. One of these
consequences is that Israel is bound by the commandments of
the Torah.

3.2. Christian preaching is public and is addressed to all peo-
ple. It takes place in the context of dialogue with the religions
of the world and in conversation with non-religious ideologies.
To all of these Christians witness naturally to their faith in their
words and actions.

The same applies to the encounter with Ews. The common
features of witnessing to the God of Israel and confessing the
sovereign act of election by this One God are a strong argu-

146



ment for the churches to refrain from any activity directed
specifically to converting Jews to Christianity.

3.2.1. The Church is aware that its beginnings were in Israel,
and this means that in early Christianity preaching of the gos-
pel took place also and initially to Israel. The theological deba-
te was not about the right to preach the event of Easter among
Jews; on the contrary, special theological justification was
needed for mission to the Gentiles. The Apostle Paul hoped
that in his work as “apostle to the Gentiles” he would also be
able to win members of the people of Israel to faith in the reve-
lation of God in Christ (Rom. 11:13f). In Rom. 11:26-32 he
expresses the certainty that God, at the end of time, will have
mercy on Israel, even if the majority of the Israelites do not
come to believe in Christ during history.

3.2.2. The credibility of Christian witness is necessarily affec-
ted by the practical experience which Jews have of Christians.
We cannot deny that the experiences Jews have had of Christi-
ans have very often fundamentally shaken the credibility of the
Christian witness. Christians must be prepared to be reminded
of this whenever and wherever they witness to their faith.

147



Part II1
The Church in Israel’s presence

The experiences described in Part I and the insights gained in
Part II for a theological definition of the relationship between
the Church and Israel have consequences for the Church’s
practice. The recognition that the Christian faith came into
existence in Israel, and that the Church has been related to
Israel from its historical beginnings down to today, leads one to
grasp that the concem for Israel in the life of the Church must
be deepened. The churches exist in the world alongside the
forms of Jewish life which can be observed empirically. This
has consequences, in particular, for reflection on the practice of
Christian worship and for witness to the Christian faith beside
and over against Israel. The Church has the permanent task of
reflecting afresh on its position in the world with particular
regard to its relation to Israel. Understanding its situation in
history will mean that the Church in all its fields of action will
also examine the ethical challenges of our time in the light of
the biblical tradition. In this connection, the insight emphasized
in Part I must be recalled that, when the churches of the Leu-
enberg Fellowship define their relationship to Israel, they must
take account of how they are caught up in their own particular
national contexts and pay attention to the resulting different
forms of approach in the churches.

1. Consequences for the practice of the churches

The consequences for the practice of the churches relate par-
ticularly to (1.1.) Parish work and church leadership, (1.2.)
The church’s preaching and teaching, (1.3.) Worship and the
festival calendar, and (1.4.) Church education and further
training. Under each heading, in conclusion, practical recom-
mendations have been included which should be discussed in
the churches and implemented as the local possibilities allow.

148



1.1. Parish work and church leadership

1.1.1. The churches are responsible for the Gospel of Jesus
Christ keeping its radiance and clarity; they must therefore
make sure that Christian identity is not strengthened by devalu-
ing or distorting the Jewish faith. It is necessary to combine
one’s own identity and certainty of faith with a comprehending
ear for Israel’s witness and statements of its identity. Reflection
on a relationship between the Church and Israel which cor-
responds to scripture and is theologically correct is a perma-
nent task for the churches.

1.1.2. In the struggle against all forms of discrimination, -
cism and anti-Semitism, the Church knows it stands side by
side with Israel. Christian congregations are more convincing if
they are prepared to accept social responsibility even beyond
their own realm. They will promote the understanding of hu-
manity and human rights on the basis of the Christian view of
human beings. They must make an effort to present history
correctly and to reflect critically on the contemporary situation
with regard to xenophobia and racism and the attitude to other
cultures, religions and ethnic minorities. As a framework for
reflection which Christian congregations have already received
from their own theological roots, ‘Church and Israel’ can be an
important basis for this.

In their everyday life, congregations will be faced with diffe-
rent situations and thus look for different forms of involvement
and communication. The endeavour to make people aware
again of the history of Jewish communities which existed in
their own setting in the past has awakened a new sensitivity for
history and for the present in many Christian congregations.

1.1.3. The Church is united in solidarity with Israel for histori-
cal and theological reasons. This still applies when churches
adopt a critical stand on the Arab-Israeli conflict and on contem-
porary political decisions by the government of the state of
Israel. The churches must counteract all tendencies to denigrate
the Zionist movement, which led to the founding of the state of

149



Israel, or describe it as racist. The churches will support all
efforts of the state of Israel and its neighbours, especially the
Palestinian people, to establish and maintain an established,
lasting and just peace in mutual respect.

The question whether the founding and existence of the state of
Israel also has theological significance for Christians is viewed
differently by the churches and remains a challenge for them.
In this connection, any direct political justification based on the
biblical promises of the land must be refuted. Similarly, all
interpretations which consider these promises to be outdated in
the light of the Christian faith must be rejected. The way in
which Christians see the election of Israel as the people of God
must under no circumstances result in religious justification for
the oppression of political, ethnic or religious minorities.

1.1.4. In conversation with other religions and, in many Euro-
pean countries, particularly with Islam, Christian congregations
and their members are challenged more than ever before to
witness to and reflect on their faith in dialogue and debate. In
this connection as well, it is important to convey the special
relationship which links Christians with Jews, while taking
each specific context into account: in religious education, pre-
paration for confirmation, Christian education, adult education
and in study and project groups.

1.1.5. Recommendations

—  The churches should encourage continuing work in groups
with the task of reflecting on the theological and social
consequences of the encounter between the Church and Is-
rael for the benefit of all areas of the church’s action.
Wherever possible, Jewish partners should also participate
in these conversations.

—  The churches should engage in a lively exchange about
their own specific work on clarifying the relation between
the Church and Israel. They should share the insights gai-
ned from this work with one another. Therefore the chur-
ches must endeavour to establish and maintain contacts at
all levels with Jewish communities in their neighbourhood.

150



Not least in view of the recent developments within the
Jewish communities in Europe caused by migration no-
vements, they should try to show practical solidarity whe-
rever this is welcome.

—~  The churches should maintain active contacts and mem-
bership in organisations which bring together representati-
ves of the Church and Israel or which devote their efforts
to understanding, peace and development in the Near East.

1.2. The church’s preaching and teaching

1.2.1. Christian faith comes about by the witness which tells
others about this faith, and also lives from that witness. Christi-
ans pass on the message of the One God whom they confess as
the Creator and Saviour. Christians recognise that Jews also
witness to this One God. Hence, the church’s proclamation in
preaching and teaching can find room for what Jews and Chris-
tians have in common and what unites them. Here, it should
particularly be remembered that Christians read the Tenak as
their Old Testament, and that they are linked with Jews by
hopes, which each expects to be fulfilled in their own way.

1.2.2. Christian preaching is the proclamation of the crucified
and risen Jesus Christ. Christian proclamation takes place in
accordance with the first commandment; it witnesses to the
oneness and uniqueness of the God of Israel. It confesses the
One God in the unity of Father, Son and Holy Spirit. Thus it
exists in the tension between what unites and what divides. By
witnessing to the unity of God, it makes clear that preaching
Christ also takes place “in the presence of Israel”.

1.2.3. Christians and Jews witness to their faith before one
another. In this process, the articulation of the Christian cer-
tainty of faith must take account of the disastrous history of
Christian attempts to win Jews to faith in Jesus Christ. An
appropriate Christian witness to Israel will therefore particular-

151



ly avoid all forms which could cause it to be suspected of wan-
ting to exploit existing predicaments.

1.2.4. The preaching of the Church must resist any kind of
“forgetfulness of Israel”. It must take seriously the Jews’ speci-
al emphasis on the importance of the uniqueness and incompa-
rability of God. The call to return to the One God links the
Church and Israel. This is expressed especially when the
Church’s proclamation passes on the message of God’s com-
passion as witnessed to in the Torah and in other parts of the
Holy Scriptures of Israel, the Christian Old Testament. The
Church and Israel witness in the same way that this compassion
includes the entitlement of all human beings to justice and
creation’s right to integrity.

1.2.5. Recommendations

—  Christian proclamation must express the link between the
Christian faith and Judaism. In particular, it must resist all
attempts to contrast a supposedly merciless, vengeful God
of the Old Testament with a merciful, gracious God of the
New Testament. It must contribute to surmounting the ac-
cusation whose influence can still be felt today that the
Jews “killed God”.

—  Christian proclamation must endeavour to make balanced
statements about Judaism and its faith. It must, for e-
xample, avoid passing on clichés about Jewish devotion to
the law and must respect the Jews’ understanding of them-
selves.

- The hesitation still found in some churches today about
preaching on Old Testament texts must be examined criti-
cally and surmounted. To this end, a greater effort by Old
Testament scholarship and by homiletics to provide her-
meneutics to assist Christian preaching is just as necessary
as a re-examination of lectionaries and encouragement to
use Old Testament passages as readings and choose them
for sermon texts.

152



1.3. Worship and the festival calendar

1.3.1. In worship and celebration the Church witnesses to its
link with Israel through faith in the One God who created the
one humankind.

1.3.2. Many liturgical elements of Christian worship — the
reading of the Psalms, fixed forms of prayer and also the litur-
gical sequence of the services — originated in Judaism. There
are numerous parallels in the annual calendar of festivals of the
Synagogue and the Church. The origin of many Christian festi-
vals in the Jewish tradition is normally no longer obvious in the
way in which they are celebrated today. People who prepare,
lead and celebrate worship should, however, be aware of these
connections and stimulate an awareness of the historical back-
ground of faith and the Church in Israel among those who
share in shaping worship and festival days.

1.3.3. In the celebration of the Lord’s Supper, the Church
proclaims the death of Christ through whom God has reconci-
led the world to himself. It confesses the presence of the risen
Lord and awaits his return in glory. Holy Communion is of
fundamental importance for the identity of the Christian
Church; but the evidence shows that even the celebration and
liturgy of Holy Communion is deeply rooted in Jewish worship
practice. When the celebration of Communion conveys forgi-
veness of sins, imparts liberation and witnesses to the hope for
comprehensive reconciliation and renewal, these are signs of
how the content corresponds to Jewish conceptions, such as
those expressed in the Passover celebration.

1.3.4. It is, however, appropriate to exercise restraint about
unthinking adoption of Jewish prayers or other parts of the
Jewish (worship) tradition. Inclusions of this kind are in danger
of giving the impression that statements of faith are interchan-
geable. In addition, such adoption can be understood as a lack
of respect for the Jews’ own understanding and as an attempt to
appropriate the traditions of Israel by substitution.

153



1.3.5. Recommendations

—  In celebrations of worship, there are many opportunities
for drawing attention to the similarity between Christian
and Jewish worship and to the tradition of Israel as the
source of many elements of worship.

—  The Church and Israel witness to the blessings of Sunday
or the Sabbath for humankind and for the whole creation;
therefore it is important to make clear the many different
dimensions and implications of a break in everyday wor-
king life and its healing power. The celebration of Sunday
will take the form of hearing the message of God’s grace
and commands; it will praise the raising of Jesus and at the
same time praise God’s good creation which knows the
limits to which humankind is subject. It will recall the libe-
ration from bondage which repudiates situations of injusti-
ce and it will also express the dawning of the kingdom of
God, in whose Spirit we are already acting now.

14. Church education and further training

1.4.1. Reflection on the link faith and the Church have with
Israel has consequences for the curricula of Church education
and further training. Here, the question of dealing with the
history and traditions of Israel is just as important as being
aware of Judaism today.

1.4.2. In the context of Church education and further training,
what divides Christians and Jews must be discussed in a way
which does not use Israel or the Jews as a foil against which
the specifics of the Christian faith can then be presented as a
positive contrast.

1.4.3. The special bond between the Church and Israel will
have its place in Church education, wherever possible in a
direct interchange with representatives of the Jewish communi-
ty and their tradition. Not least: the theological openness which
can be achieved by this kind of interchange with Israel’s tradi-

154



tions makes it possible, to engage in self-critical reflection on
one’s own exegetical, dogmatic and practical/theological tradi-
tion and terminology.

1.4.4. In Church education, especially in practical training for
the ministry and in schools, but also in education work in gene-
ral, the churches must sharpen the awareness of the need for
reflection on the relationship between the Church and Israel.
This will enable Christians to witness to their own identity and
at the same time to speak in an appropriate way about Israel.

14.5. Recommendations

Knowledge of the Jewish interpretation of scripture and
the practice of the Jewish faith, together with explicit re-
flection on how the Church and Israel are related, are
components of theological teaching in church education
courses. It is therefore recommended that, wherever pos-
sible, Jewish lecturers should have a share in such teaching
— where appropriate in cooperation with Christian theolo-
gians.

Study and exchange programmes at and with Jewish edu-
cational institutions at university and other levels should
be actively supported by the churches. This includes the
encouragement of theological specialisation in the field of
Jewish/Christian dialogue and, especially, knowledge of
the Jewish tradition and history.

Ministers of the church and teachers should be encouraged
and supported when they wish to become familiar with the
reality of life in Israel, e.g. in the context of study on the
spot; the churches should create the conditions for this and
expand the possibilities already available.

2. The common responsibility of Christians and Jews

In dealing with discrimination, racism, anti-Semitism and xe-
nophobia in recent years, Christians and Jews in many places
have taken a stand together and know that this cause unites

155



them. “Justice, peace and the integrity of creation”, the issues
which became particularly important for many Christian chur-
ches in the conciliar process, are concerns and hopes which
speak to both Christians and Jews on the basis of their own
specific traditions. Jews and Christians can stand shoulder to
shoulder in the struggle for the growing implementation of
individual and social human rights. In recent years in Europe
many people have experienced such joint commitment. These
are encouraging signs that sin and injury must not always have
the last word, and that — without forgetting or suppressing the
past— common steps can carefully be taken together.

156



Concluding remarks

The churches of the Leuenberg Fellowship recognise and regret
their share of responsibility and guilt in relation to the people
of Israel in view of the centuries old history of hostility to the
Jews. The churches recognise their false interpretations of
biblical statements and traditions; they confess their guilt befo-
re God and humanity and ask God for forgiveness. They hold
fast to the hope that God’s Spirit will lead and accompany
them on new paths.

The churches of the Leuenberg Fellowship still face the call of
seeking dialogue with Jews in their own contexts and particular
situations wherever possible. By listening together to the Holy
Scriptures of Israel, the Christian Old Testament, ways to mu-
tual understanding can be sought.

The parallel existence of the Church and Israel will not be
replaced in history by their joining together (Rom. 11:25-32).
The witness of the New Testament teaches that there are limits
to theological knowledge and expression which human beings
cannot transcend. In the words of the Apostle Paul (Rom.
11:33-36), the Church confesses,

O the depths of the riches and wisdom and know-
ledge of God!

How unsearchable are his judgements and how in-
scrutable his ways!

For ‘who has known the mind of the Lord, or who
has been his counsellor?’

Or ‘who has given a gift to him that he might be re-
paid?’

For from him and through him and to him are all
things.

To him be glory for ever. Amen.

157



Subjects of the addresses given during
the doctrinal conversations™

Die Israel-Dokumente der deutschen Kirchen seit 1945. Ergeb-
nisse und offene Fragen
Dr. Ralf Hoburg, 5.12.1996 (Basle)

Der jiidisch-christliche Dialog in Deutschland seit der rheini-
schen Synodalerkldrung von 1980
Prof. Dr. Heinrich Leipold, 5.12.1996 (Basle)

Entwicklung und Fragestellungen im Zusammenhang mit der
niederldndischen Studie: “Israel, Volk, Land und Staat”
Dr. Andreas Wohle, 6.12.1996 (Basle)

Die Bedeutung Israels im jiidisch-christlichen Dialog aus der
Sicht der Evang. Kirche im Rheinland
Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, 17.4.1997 (Preetz)

Exegetische Untersuchungen zum Israel-Begriff im Alten Tes-
tament
Prof. M. Prudky, Prague, 18.4.1997 (Preetz)

Die Israel-Sicht des Neuen Testaments™*
Prof. Dr. Andreas Lindemann, 18.4.1997 (Preetz)

Volk Gottes und das jiidisch-christliche Verhéltnis
Prof. Dr. Simon Schoon, Netherlands, 18.4.1997 (Preetz)

Wodurch sehen sich Juden in ihrer Existenz und Identitét heute
infragegestellt?
Stanislav Krajewski, Warsaw, 18.9.1997 (Warsaw)

Most of the addresses are available in writing at the Berlin Secretariat.

Published in: Wort und Dienst. Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule
Bethel Bd.25, 1999, pp.167-192.

* %

158



Schrift und Tradition im Judentum. Hermeneutische Grundsiit-

ze
Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem, 19.9.1997 (Warsaw)

Volk Gottes in geschichtlicher Pluralitit

Rabbi Dr. Roland Gradwohl, Jerusalem, 19.9.1997 (Warsaw)
Kirche als Volk Gottes an der Seite Israels™**
Prof. Dr. Michael Weinrich, 20.9.1997 (Warsaw)

Das Potential des Begriffes ‘Bund’ fiir eine Neubestimmung
des Verhiltnisses zwischen Christen und Juden
Prof. Dr. Jiirgen Roloff, 26.3.1998 (Amsterdam)

*** published in: M. Weinrich, Kirche glauben. Evangelische Anniherungen

an eine okumenische Ekklesiologie, Wuppertal 1998, pp.190-223.

159



Members of the doctrinal working group
“Church and Israel”

Delegates

Rev. Lydie Cejpova, Czech Brethren*
Rev. Jan Cieslar, Deputy Bishop, Slezsk4 cirkev ev. a.v.

Rev. Dr. Ernst Michael Dorrfuf3 (Chairman), Ev. Landeskirche
in Wiirttemberg*

Senior Church Official Dr. Helmut Edelmann, Vereinigte Ev -
Luth. Kirche Deutschlands

Prof. Daniele Garrone, Chiesa Evangelica Valdese
Dr. Marianne Grohmann, Ev. Kirche A B. in Osterreich

Prof. Dr. Eilert Herms, Vereinigte Ev.-Luth. Kirche Deutsch-
lands

Senior Church Official Cordelia Kopsch, Ev. Kirche in Hessen
und Nassau*

Rev. Dieter Krabbe, Reformierter Bund

Prof. Dr. Heinrich Leipold, Ev. Kirche von Kurhessen-
Waldeck

Prof. Dr. Andreas Lindemann. Ev -ref. Kirche, Deutschland*
Rev. Roman Lipinski, Evangelical Reformed Church in Poland

Senior Church Official Ernst Lippold, Evangelische Kirche in
Deutschland

Rev. Alain Massini, Lutheran and Reformed Churches of
France

Hans Vium Mikkelsen, Evangelical Lutheran Church of Den-
mark*

Zbigniew Paszta, Evangelical Augsburg Church in Poland

160



Prof. Dr. Johann-Michael Schmidt, Ev. Kirche im Rheinland
Provost Jorgen Sontag, Nordelbische Ev -Luth. Kirche*

Rev. Henning Thomsen, Evangelical Lutheran Church of
Denmark

Rev. Dr. Hans Ucko, Exec. Sec., Office on Inter-religious Re-
lations, WCC

Prof. Dr. Michael Weinrich, Lippische Landeskirche

Rev. Dr. Gerard F. Willems, Vereinigde Protestantse Kerk in
Belgium

Rev. Dr. Andreas H. Wohle, Samen op Weg-Kerken, Nether-
lands*

Permanent Adviser

Prof. Dr. Chana Safrai, Jerusalem

LCF Secretariat

President Dr. Wilhelm Hiiffmeier (Director of the Secretariat)
Rev. Dr. Ralf Hoburg (project manager until 1998)

Church Official Dr. Helmut Schwier (project manager)*

* Members of the editorial group

161



